

مِنَ ٱلحَرَكةِ ٱلإِسْكَرْمِيّة إِلَىٰ دَعْوَقِ ٱلإِسْكَرْمِ

تَأَلِمْفُ فَرِيدُ ٱلأَنْصَارِي

كَالْمُ الْمُعَلِينِ عَلَى الْمُعْمِينِ الْمُعْمِينِ الْمُعْمِينِ الْمُعْمِينِ الْمُعْمِينِ وَالْمُرْجَمَة الطباعة والنشروالتوزيع والترجمة

# كَافَةُ حُقُوقَ ٱلطّبْعُ وَٱلنَّشِيْرُ وَٱلتّرَجَمَةُ مَحْفُوطَة لِلتَّاشِرٌ

كَاوِلِلسَّالَالِطَبَاكَ فِهِ النَّشِرُ وَالنَّى وَبِهِ عُوالِةً نصاحتها عَلَمُ لِفَا دِرْمِمُودِ الْبِكَارُ

الطَّبِعَة الثَّانِيَة

١٤٣٤ هـ / ٢٠١٣ م

#### بطاقة فهرسة ناء النشد اعداد الصئة المصدية العامة لدا

فهرسة أثناء النشر إعداد الهيئة المصرية العامة لدار الكتب والوثائق القومية – إدارة الشؤون الفنية

الأنصاري ، فريد .

الفطرية بعثة التجديد المقبلة من الحركة الإسلامية إلى دعوة الإسلام / تأليف : فريد الأنصاري . - ط ١ - القاهرة : دار السلام للطباعة والنشر والتوزيع والترجمة ، [ ٢٠٠٩] .

۲۷۲ ص ؛ ۲۲سم .

تدمك ٨ ٧٢١ ٢٤٣ ٧٧٩

١ - الإسلام - حركات الإحياء والإصلاح والتجديد .

أ – العنوان .

719

### جمهورية مصر العربية - القاهرة - الإسكندرية

الإدارة : القاهرة : ٤٠ شارع أحمد أبو العلا - المتفرع من شارع نور الدين بهجت - الموازي لامتداد شارع مكرم عبيد - مدينة نصر

هاتف : ۲۲۸۷۳۲۶۱ – ۲۲۷۰۶۲۸۰ – ۲۲۷۰۶۲۸۱ ( ۲۰۲ + ) فاکس : ۲۲۷۶۱۷۰۰ ( ۲۰۲ + )

المكتبة: فسرع الأزهسر: ١٢٠ شارع الأزهر الرئيسي - هاتف: ٢٠٩٣٢٨٢٠ (٢٠٢ +) المكتبة: فرع مدينة نصر: ١ شارع الحسن بن علي متفرع من شارع علي أمين امتداد شارع المكتبة: فرع مدينة نصر - هاتف: ٢٤٠٥٤٦٤٢ (٢٠٢ +) مصطفى النحاس - مدينة نصر - هاتف: ٢٤٠٥٤٦٤٢ (٢٠٢ +)

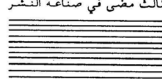
المكتبة: فرع الإسكندرية: ١٢٧ شارع الإسكندر الأكبر - الشاطبي بجوار جمعية الشبان المسلمين ها ٢٠٣٥ ( ٢٠٣ + )

بويديًّا: القاهرة: ص.ب ١٦١ الغورية - الرمز البريدي ١١٦٣٩ المتروني: info@dar-alsalam.com موقعنا على الإنسان : www.dar-alsalam.com

## خالألسي للمن

للطباعة والنشروالتوزيّع والترجمّة

تأسست الدار عام ۱۹۷۳ م وحصلت على جائزة أفضل ناشر للتراث لثلاثة أعوام متتالية ۱۹۹۹م ، ۲۰۰۰م ، ۲۰۰۱م هي عمر الجائزة تتويجا لعقد ثالث مضى في صناعة النشسر





# أعوذ باللَّه من الشيطان الرجيم بِسُّ لِللَّهُ الرَّحْمَالِ الرَّحْمَالُ الرَّمْ الرَّمْلُولُ الرَّمْ الرَّمْ اللَّهُ الْمُعْلَقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلَقِ الْمُعْلِقِ اللَّهِ الْمُعْلِقِ الْ

﴿ بَلِ ٱتَّبَعَ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ أَهُوآءَهُم بِغَيْرِ عِلْمٍ فَمَن مَا عَبْدِي عِلْمٍ فَمَن مَا عَلَمْ مِن نَصِرِينَ ﴿ فَأَقِمُ وَجُهَكَ لِللَّذِينِ حَنِيفًا فَطُرَتَ ٱللَّهِ ٱلَّتِي فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَلَيْهَا لَا وَجْهَكَ لِللَّذِينِ حَنِيفًا فِطْرَتَ ٱللَّهِ ٱلَّتِي فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَلَيْها لَا بَدِيلَ لِخَلْقِ ٱللَّهِ ذَلِكَ ٱللِّيثُ ٱلْقَيْدُ وَلَلْكِنَ أَكْنَ النَّاسِ عَلَيْها لَا يَعْلَمُونَ إِلَيْهِ وَاتَّقَوْهُ وَأَقِيمُوا ٱلصَّلَوةَ وَلَا تَكُونُواْ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ مُنِينِينَ إِلَيْهِ وَاتَّقَوْهُ وَأَقِيمُوا ٱلصَّلَوةَ وَلَا تَكُونُواْ لِيَعْلَمُونَ ﴿ مُنِينِينَ إِلَيْهِ وَاتَّقَوْهُ وَأَقِيمُوا ٱلصَّلَوةَ وَلَا تَكُونُواْ مِن ٱلّذِينَ فَلَ أَنْ وَلَا تَكُونُواْ فِينَاهُمْ وَكَانُواْ شِيعًا مِن ٱلّذِينَ فَي مِن ٱلّذِينَ فَرْقُواْ دِينَهُمْ وَكَانُواْ شِيعًا مِنَ ٱلّذِينَ فَي مِن ٱلّذِينَ فَرَقُواْ دِينَهُمْ وَكَانُواْ شِيعًا مِن ٱلّذِينَ فَي مِن ٱلّذِينَ فَرَقُواْ دِينَهُمْ وَكَانُواْ شِيعًا لَكُونَ اللَّهُ مَا وَكُونَ اللَّهُ الرَّومَ: ٢٩ - ٢٣].

## صَدَقَ ٱللَّهُ ٱلْعَظِيمُ



| يحة | <u>الصنا</u>                                                                   |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------|
| ٩   | - الإهداء                                                                      |
| 11  | - خطبة الكتاب                                                                  |
| 19  | - تمهيد : في سبع مقدمات منهجية                                                 |
| ۲.  | لمقدمة الأولى: بين يدي هذا الزمان                                              |
| 70  | لمقدمة الثانية: بين يدي هذا المشروع، من « الحركة » إلى « الدعوة »              |
| ٣٣  | لمقدمة الثالثة: النص الشرعي بين « الحركة الإسلامية » وبين « دعوة الإسلام »!    |
| ٣٨  | لمقدمة الرابعة: الإنسان هو القضية!                                             |
| ٤٥  | المقدمة الخامسة: في ولاية اللَّه، وتدبير الشأن الدعوي!                         |
| ٥٢  | المقدمة السادسة: في السياسة والقصص الإسلامي المعاصر                            |
| ٥٦  | المقدمة السابعة: في أقسام مشروع الفطرية                                        |
| ٦١  | الفَصِّلُ الأولُ: الفطرية مدخل إلى تأسيس القضية                                |
| ٦٣  | ٱلْمَبِّحَثُ ٱلْأَوَّلُ: « بعثة التجديد » دراسة في المفهوم                     |
| ٧٣  | ٱلمَبْحَثُ ٱلثَّابِي: الفطرية نقلة نوعية: من الحركة الإسلامية إلى دعوة الإسلام |
| ٨٥  | الفَصِٰلُ الثَّانِيٰ: في الفطرية: القضية والمفهوم                              |
| ۸٧  | آآت في آلاً قُلْ: الفطرية وقضية الدين                                          |

| ١.٥ | ٱلمَبَّحَثُ ٱلثَّابِيٰ: الفطرية دراسة في الأركان والمسالك                       |
|-----|---------------------------------------------------------------------------------|
| 117 | المسالك التربوية للفطرية:                                                       |
| 117 | – المسلك الأول: الدخول في مجالس القرآن                                          |
| ۱۱۸ | - المسلك الثاني: بلاغ الرسالات                                                  |
| 119 | - المسلك الثالث: رباط الفطرية                                                   |
| 120 | الفَصِْلُ الثَّالِثُ : التجديد الفطري: معالمه المنهجية وقضاياه العمرانية        |
|     | ٱلْمَبُحَثُ ٱلْأَوَّلُ : في المعالم المنهجية للتجديد الفطري                     |
|     | – المُغلَمُ الأول: التداول القرآني                                              |
|     | - المُعْلَمُ الثاني: الإمامة العلمية                                            |
| 100 | – الْمُعْلَمُ الثالث: يسر الدعوة وبساطة المفاهيم                                |
| ١٦. |                                                                                 |
| ١٦٨ | ٱلْمَبَّحُثُ ٱلثَّابِيٰ: التجديد الفطري وقضايا العمران البشري                   |
| ١٦٥ | – القضية الأولى: التوحيد                                                        |
|     | – القضية الثانية: العبادة. وأهم رموزها فريضة الصلاة                             |
|     | - القضية الثالثة: المجتمع. ونواته الأولى إنما هي « الأسرة » بالمفهوم الإسلامي ، |
|     | - القضية الرابعة: علم الدين                                                     |
| ۱۷  | - في تجديد المناهج العلمية:                                                     |
| ١٧. | - الأول: بعث الثقافة الفقهية التراثية؛ فهمًا وتداولًا                           |
| ۱۷  | - الثاني: تجديد أصول الفقه بعمقه المقاصدي                                       |
|     | - الثالث: تجديد « أصول الفقه السياسي »                                          |
|     | - خَاتِمَة                                                                      |

| ٧ | فهرس المحتويات |  |  |
|---|----------------|--|--|
|   |                |  |  |

| ۱۸۷ | - الملحق: برنامج الربانية، « من الكلمات إلى الرسالات » |
|-----|--------------------------------------------------------|
| 777 | البيان الجامع                                          |
| ۲٦٣ | المصادر والمراجع                                       |
| 777 | نبذة عن المؤلف                                         |

\* \* \*

# رهرو

إلى محمَّالِ رِسَالاتِ القُرآن..
السَّالِكِينَ بِهَا إلى اللَّهِ، تَعَبُّدًا وبَلَاغًا..
الْمُكَابِدِينَ بِهَا مِحَنَ هَذَا الزَّمَان!
إلى بَلابِلِ اللَّيالِي الخُصْر..
الْمُرَتِّلَةِ خَوْفَهَا ورَجَاءَهَا بِمَحَارِيبِ السَّحَر!
إلى طَلائِع الحُيُولِ الغُبْر..
الْمُريّةِ بِسَنَابِكِهَا لَهِيبَ الفَتْحِ الْمُبِينِ المُورِيَةِ بِسَنَابِكِهَا لَهِيبَ الفَتْحِ الْمُبِينِ المُعالَمِينِ المَّالِي المُعالَمِينِ المُعالِمِينِ اللَّهُ وَيَغَشَوْنَهُ وَلا يَغْشُونَ أَحَدًا إلى أَجْيَالِ الشَّبَابِ الصَّادِقِ الْمُؤْمِنِ..
﴿ اللَّذِينَ يَبِيلُونَ رِسَلَنَتِ اللَّهِ وَيَغَشَوْنَهُ وَلَا يَغْشُونَ أَحَدًا إلى أَكْفَى بِأَللَّهِ حَسِيبًا ﴾ [ الأحزاب: ٣٩] إلَّا اللَّهُ وَكَفَى بِأَللَّهِ حَسِيبًا ﴾ [ الأحزاب: ٣٩] إلَّا اللَّهُ وَكَفَى بِأَللَّهِ حَسِيبًا ﴾ [ الأحزاب: ٣٩]

خادمكم المحب كلاً فَرَيْدُ ٱلأَنْصَارِي



إن الحمد لله، نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا. مَن يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له. وأشهد أن لا إله إلا الله، وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله. بلَّغ الرسالة، وأدَّى الأمانة، ونصح الأمة، وجاهد في الله حق جهاده؛ حتى آتاه اليقين.

اللَّهُمَّ إِنِي أَعُوذُ بِكَ مِن الهُمِّ والْحُزَنِ، وأَعُوذُ بِكَ مِن العَجْزِ والكَسلِ، وأَعُوذُ بِكُ مِن الْجُبُنِ والبخلِ، وأَعُوذُ بِكَ مِن غَلَبَةِ الدَّيْنِ وقَهْرِ الرِّجَال.

اللَّهُمَّ إِنِي أَعُوذُ بِكَ مِنْ قَسْوَةِ القَلْبِ وَطُغْيَانِ القَلَمِ، وَمِنْ زَيْغِ البَصَرِ وزَلَّةِ اللَّسَانَ، وأَعُوذُ بِكَ رَبِّي مِنْ عِلْمِ لا يَنْفَع، ومِنْ قَلْبِ لاَ يَخْشَع، ومِنْ عَيْنِ لاَ تَدْمَع، ومِنْ هَوَى مُطَاعٍ وَشُخٌ مُتَّبَع، وأَعُوذُ بِكَ اللَّهُمَّ مِنْ نَفْسِي وَهَوَاهَا، ومَا يُلْقِي الشَّيْطَانُ بِرُوَّاهَا، فَطَاعٍ وَشُخٌ مُتَّبَع، وأَعُوذُ بِكَ اللَّهُمَّ مِنْ نَفْسِي وَهَوَاهَا، ومَا يُلْقِي الشَّيْطَانُ بِرُوَّاهَا، فَطَاعُ اللَّهُمَّ مِنْ طُغْيَانِهِ وَطَغْوَاهَا، وَاعْصِمْهَا مِنْ فُجُورِهَا بِتَقْوَاهَا، وأَلْهِمْهَا صَلاحَهَا وَمُؤلاهَا.

## ثم أما بعد: فإن قضية هذا الكتاب راجعة إلى إثبات أمرين اثنين:

أولهما: إثبات أن طبيعة التدافع الحضاري بين الأمة وخصومها قد دخل مرحلة أخرى من تاريخه، مرحلة ذات اختلاف كمي ونوعي؛ حيث صار الرهان الغربي اليوم قائمًا على تدمير الفطرة الإنسانية في الأمة؛ بما يجعلها قابلة للابتلاع العَوْلَميِّ الجديد! في دينها، وأخلاقها، وقيمها الحضارية، وفي سياستها، واقتصادها،

وعمرانها، وسائر نمط عيشها على الإجمال! بما نعتقد أنه لم يمر مثله في التاريخ بهذا العمق، وبهذه الإحاطة والشمول! نعم، قد مرت على الأمة فتن أنكى وأشد! لكن بأشكال وصور جزئية. فتن مريرة - والعياذ باللَّه - لكنها كانت تضرب من الأمة جانبًا دون جانب، وتثير قضية دون أخرى، كما وقع مرارًا في التاريخ، من الابتلاء بفتن الخوف والجوع. أما اليوم فالخطب أدهى! وإن ساد الأمن نسبيًّا كثيرًا من البلاد الإسلامية - والأمن العام نعمةٌ من اللَّه عظيمة، لا يحقرها إلا جاهلٌ باللَّه أولًا، ثم جاهلٌ بالواقع وبالتاريخ - إلا أن الخطر الجديد مع ذلك من الناحية الحضارية أشد؛ لأنه يستهدف الوجود الشخصاني للأمة بأكمله، ويحاول اجتثاثه من أصله! بوسائل أكثر تدميرًا وأشد تغييرًا، ربما كان الأسلوبُ العسكري منها أقلَّ قوةً وأهونَ تأثيرًا.

نعم؛ لن يتمكن الغرب من ذلك أبدًا؛ تلك عقيدتنا، وليست محن الأمة اليوم إلا بشائر في طريق العودة - إن شاء اللَّه - إلى اعتلاء موقعها الذي جعلها اللَّه فيه ابتداءً، موقع الشهادة على الناس! فإنما هي فتن التمحيص والابتلاء: ﴿ أَمْ حَسِبْتُمْ أَن تَدْخُلُوا ٱلْجَنَّكَةَ وَلَمَّا يَأْتِكُم مَّثَلُ ٱلَّذِينَ خَلَوْا مِن قَبْلِكُمْ مَّسَّتَهُمُ ٱلْبَأْسَآهُ وَٱلضَّرَاءُ وَزُلْزِلُوا حَتَى يَقُولَ ٱلرَّسُولُ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا مَعَلُمُ مَتَىٰ نَصْرُ ٱللَّهِ ۗ ٱلآ إِنَّ نَصْرَ ٱللَّهِ قَرِبِكُ ﴾ [البقرة: ٢١٤]. ﴿ حَتَّىٰ إِذَا ٱسْتَيْئَسَ ٱلرُّسُلُ وَظَنُّوٓا أَنَّهُمْ قَدْ كُدِبُوا جَاءَهُمْ نَصْرُنَا فَنُجِّى مَن نَشَآةً وَلَا يُرَدُّ بَأْسُنَا عَنِ ٱلْقَوْمِ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴾ [ يوسف : ١١٠ ]. وقال سبحانه: ﴿ يُرِيدُونَ لِيُطْفِئُواْ نُورَ ٱللَّهِ بِأَفْوَهِهِمْ وَاللَّهُ مُتِّمُ نُورِهِۦ وَلَوْ كَرِهَ ٱلْكَنفِرُونَ ۞ هُوَ ٱلَّذِيَّ أَرْسَلَ رَسُولُهُۥ بِٱلْهُدَىٰ وَدِينِ ٱلْحَقِ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّينِ كُلِّهِ. وَلَوْ كُرِّهَ ٱلْمُشْرِكُونَ ﴾ [ الصف: ٨، ٩ ]. وبعض أهل العلم المعاصرين يرون أن الظهور على « الدين كله » إنما يكون بعالمية الإسلام التي ستتحقق في هذا العصر.

ومن هنا تواترت المبشرات عن رسول الله علية بظهور هذا الدين على الأرض كلها، ويكفينا من ذلك هذا الخبر النبوي الصحيح المليح، الذي يرويه الصحابي الجليل تميم الداري على قال: سمعتُ رسول اللَّه عَلِيلِيم يقول: « لَيَبْلُغَنَّ هذا الأَمْرُ مَا بَلَغَ اللَّيْلُ والنَّهَارُ! ولاَ يَتْرُكُ اللَّهُ بَيْتَ مَدَرِ ولاَ وَبَرِ إلا أَدْخَلَهُ اللَّهُ هَذَا الدِّينَ، بِعِزِّ عَزِيـزِ أو بِذُلِّ ذَلِيل، عِزًّا يُعِزُّ اللَّهُ بِهِ الإسْلاَمَ، وَذُلًّا يُذِلُّ اللَّهُ بِهِ الكُفْرَ » (١) ويبدو أن العالم مهيأ

<sup>(</sup>١) رواه أحمد، والحاكم، وابن منده، عن تميم الداري مرفوعًا، وقال: صحيح الإسناد. كما رواه ابن حبان، والحاكم، والبيهقي، والطبراني في الكبير، كلهم عن المقداد بن الأسود. وصححه الشيخ شعيب الأرناؤوط في =

لهذا اليوم أكثر من أي وقت مضى، رغم ما يكتنف واقع المسلمين من محن وفتن. لكن عبارة (حتَّى) التي في آية البقرة لها حقُها؛ إذ لا يتحقق ما بعدها من فَرَج إلا بما قبلها من ضيق وحرج، وهي في هذا العصر فتنة شديدة ومحنة مريرة، لها دورتُها ولها إبَّانُها، ظلمات من الشبهات والشهوات ذات طبيعة أخرى، تعصف بفطرة الإنسان المسلم اليوم رَغَبًا ورَهبًا، بما هو فرد ووطن وأمة فتحطم دوحته وتمسخ هويتَه بشتى الوسائل الثقافية، والتعليمية، والاجتماعية، والاقتصادية، والإعلامية، والسياسية، والعسكرية...إلخ؛ لتنحط به في دَرَكِ البَهمِيَّةِ الخرساء، عبدًا خسيسًا لطاغوت العَوْلَةِ. ظلمات لن تخرج هذه الأمة منها بسهولة، وضحاياها - كما نرى اليوم - في العالم الإسلامي كثير.

وهاهنا مدار المعركة، إن التحدي قائم اليوم على تحرير الإنسان المسلم - فردًا وأمةً - من أغلال الاسترقاق العَوْلَمِيِّ، عقيدةً وثقافةً واجتماعًا واقتصادًا. لقد فَقَدَ المسلم اليوم كثيرًا من خصائصه الفطرية - بما هو عبد خالص للَّه - وكاد يصير جزءًا من منظومة الآخر الحضارية، لكن على شكل ذرة تافهة تدور على الهامش خادمًا غير مخدوم، ومستهلِكًا غير منتج! ومفعولًا به غير فاعل! تمامًا على وزان هذا الحديث النبوي الرهيب، من قوله عليه الصلاة والسلام: « يُوشِكُ الأُمُمُ أَنْ تَدَاعَى عَلَيْكُمْ كَمَا تَدَاعَى الأَكْلُةُ إِلَى قَصْعَتِهَا! » فقالَ قَائِلٌ: ومِنْ قِلَّةٍ نحنُ يَوْمَئِذٍ؟ قالَ: « بَلُ أَنْتُمْ يَوْمَئِذٍ كَثِيرٌ؟ ولَكِنَّكُمْ غُفَاءً السَّيْلِ! وَلَيَنْزِعَنَّ اللَّهُ مِنْ صُدُورِ عَدُوكُمُ الْهَابَةَ مِنْكُمْ، وَلِيَقْذِفَنَّ اللَّهُ فِي قُلُوبِكُمُ الوَهَنَ! » فقالَ قَائِلٌ: يَا رَسُولَ اللَّه، ومَا الوَهَنُ؟ قالَ: « حُبُ الدُّنيًا وَكَرَاهِيَّةُ فِي قُلُوبِكُمُ الْهَابَة مِنْكُمْ، وَلِيَقْذِفَنَّ اللَّه فِي قُلُوبِكُمُ الوَهَنَ! » فقالَ قَائِلٌ: يَا رَسُولَ اللَّه، ومَا الوَهَنُ؟ قالَ: « حُبُ الدُّنيَا وَكَرَاهِيَّةُ وَالسُهوات، التي ضلت به في ظلمات الوثنية العالمية الجديدة.

والأمر الثاني: أن العمل الإسلامي المعاصر لن يمكنه الاستجابة لهذا التحدي الحضاري الجديد، إلا بتجديد نفسه هو أولًا؛ وذلك بالرجوع إلى فطرته هو أيضًا في الدين والدعوة؛ لأن الفطرة المسلوبة أو المخرومة، لن تُعالج أو لن تُسترجع إلا بمنهاج فطري.

<sup>=</sup> تعليقه على المسند، وقال: « إسناده صحيح على شرط مسلم ». كما صححه الألباني في السلسلة الصحيحة. (١) أخرجه أحمد، وأبو داود، وابن أبي شيبة، عن ثوبان مرفوعًا، وصححه الألباني في السلسلة الصحيحة، وفي الجامع الصغير.

ولذلك كانت ورقات هذا البحث في تقرير « الفِطْرِيَّةِ »، بما هي منهامج في العمل الدعوي، قائم أساسًا على أصول الفطرة، كما هي معروضة في القرآن الكريم والسنة النبوية، وبما هي محاولة لاستعادة دور الوحي التربوي والاجتماعي في النفس وفي المجتمع، الوحي الذي قام منهاجه الشمولي على هدف أساس، ألا وهو: تخريج نموذج « عبد الله »؛ الذي هو مناط كل شيء في الدين والدعوة على ما يقتضيه « مقام العبدية » الخالصة للَّه، من توحيد لرب العالمين في الاعتقاد والثقافة والاجتماع والسياسة والاقتصاد، وفي سائر مجالات العمران البشري. بناءً على قوله تعالى: ﴿ بَلِ ٱتَّبَعَ ٱلَّذِينَ ظَلَمُوٓا أَهُوَآءَهُم بِغَيْرِ عِلْمِ ۖ فَمَن يَهْدِى مَنْ أَضَلَ ٱللَّهُ ۚ وَمَا لَهُم مِّن نَّلْصِرِينَ ۞ فَأَقِدْ وَجْهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفَأَ فِطْرَتَ ٱللَّهِ ٱلَّتِي فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَلَيْهَأَ لَا بَدِيلَ لِخَلْقِ ٱللَّهُ ذَلِكَ ٱلدِّيثُ ٱلْقَيِّدُ وَلَكِلَ أَكْثَرُ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ١ مُنِيبِينَ إِلَيْهِ وَٱتَّقُوهُ وَأَقِيمُوا ٱلصَّلَوٰةَ وَلَا تَكُونُوا مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ۞ مِنَ ٱلَّذِينَ فَرَّقُواْ دِينَهُمْ وَكَانُواْ شِيعًا كُلُّ حِزْبِ بِمَا لَدَيْمِمْ فَرِحُونَ ﴾ [ الروم: ٢٩ - ٣٢ ].

فبعيدًا عن خوارم الفطرية، من مضايق الجماعات والتنظيمات والأحزاب، وبعيدًا عن حَرَج الأسماء والمصطلحات والألقاب، وما يترتب عن هذه وتلك من تصنيفات وتعقيدات؛ نعود إلى النبع الأول في ديننا ودعوتنا، نعود إلى بساطة الإسلام، نعود إلى ربيع القرآن الصافي؛ لنسمي المعاني كما سماها اللَّه، ونصف الحقائق كما وصفها رسول اللُّه ﷺ، فاتحين قلوبنا لروح القرآن، عسى أن نتلقى حقائقه الإيمانية، ونترقى بمنازله الربانية، في سبيل التخلق بمقام العبدية للَّه، فذلك هو باب النجاة الأخروي أولًا، وهو مَدَارُ الدين كل الدين، ثم هو مفتاح الخروج بالإنسان المسلم -فردًا وأمةً - من ظلمات التيه العولمي المعاصر، وتلك هي راية التحرير الكلي من استرقاقه، من حملها واعتصم بها وَصَلَ وانتصر، ومن خانها انهزم وانكسر، وكليات القرآن العظيم قاطعة بهذا المنهاج. يكفيك منها قوله تعالى في هذا السياق ذاته: ﴿ وَلَقَدْ كَتَنْكَا فِي ٱلزَّبُورِ مِنْ بَعْدِ ٱلذِّكْرِ أَتَ ٱلأَرْضَ يَرِثُهَا عِبَادِى ٱلصَّالِحُونَ ١ إِنَّ فِي هَنَذَا لَبَلَنَغَا لِقَوْمٍ عَسِيدِينَ ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا رَحْمَةُ لِلْعَكَمِينَ ﴿ قُلْ إِنَّمَا يُوحَىٰ إِلَىٰ أَنَّمَا إِلَهُكُمْ إِلَكُ وَحِدٌّ فَهَلَ أَنتُم مُسْلِمُونَ ﴾ [الأنبياء: ١٠٥ - ١٠٨].

فعلى هذا الأساس - بعون اللَّه - نعرض ورقات هذا الكتاب، دون أن نحرص على الاستئثار بلقب أو التحيز إلى فئة؛ إلا ما دلّ عليه سبيل القرآن، وأرشد إليه منهاج النبي عليه أفضل الصلاة والسلام. متوسلين إلى ذلك - جهد المستطاع -بوسائل العلم وقواعد الشريعة حريصين على الاستفادة من تراث الأمة في هذا المجال، بدءًا بجيل القرآن الأول، أصحاب رسول الله عِلَيْد، ومرورًا بأتباعهم الأخيار، وبفقهاء الأمصار، وما وَرَّثُوهُ لهذه الأمة من مناهج في الفهم، وقواعد في الاستنباط، مما توارثوه تواترًا كليًّا، واستقراءً معنويًّا، عن الصحابة الكرام. ثم متتبعين « قَصَصَ » الدعوة الإسلامية عبر التاريخ إلى يومنا هذا، غير هاضمين أي تجربة دعوية حقَّها، ولا منكرين لأي حركة أو طائفة فضلها. مراعين عند التنزيل للمواقف والأحكام، والتحقيق لمناطات التصورات والأفهام، خصوص الزمان والمكان، من الأمة والوطن والشعب والتاريخ، وما استمر من خصوص تراثه الديني والسياسي والثقافي والاجتماعي، ما لم يخالف نصًّا قطعيًّا أو إجماعًا شرعيًّا. سائلين اللَّه أن يجنبنا مواطن الزلل، وأن يقينا مزالق الضلالة والخطل.

وعليه، فإن كتابنا هذا الذي نقدمه اليوم لأحبتنا وقرائنا الكرام عامة، ولأهل الشأن الدعوي منهم خاصة، عبارة عن رؤية - متواضعة - في فقه الدعوة الإسلامية، تتضمن تأصيلات منهاجية، نظرية وتطبيقية.

وهو لذلك ينقسم - دون هذه « الخطبة » التي هي فيما ترى، والخاتمة التي تلخص نتائجه - إلى تمهيد وثلاثة فصول وملحق. وقد قسمنا الفصول إلى مباحث على حسب ما تتضمنه من قضايا.

فالتمهيد هو في بناء سبع « مقدمات منهجية » تمهد لقضايا الكتاب. والفصل الأول صيغ بعنوان: « الفطرية مدخل إلى تأسيس القضية ».وفيه مبحثان: المبحث الأول في: « بعثة التجديد » دراسة في المفهوم.

والمبحث الثاني: « الفطرية نقلة نوعية: من الحركة الإسلامية إلى دعوة الإسلام » . وأما الفصل الثاني فهو: « في الفطرية: القضية والمفهوم ».وفيه مبحثان:

المبحث الأول في: « الفطرية وقضية الدين ».

والمبحث الثاني: « الفِطْرِيَّةُ دراسة في الأركان والمسالك ».

وأما الفصل الثالث فهو في: « التجديد الفطري: معالمه المنهجية وقَضايًاه العُمرانية ». وفيه تمهيد ومبحثان.

المبحث الأول في: « الْمُعَالِم المنهجيةِ للتَّجْدِيد الفطري ».

والمبحث الثاني في: « التجديد الفطري وقضايا العمران البشري ».

وأما الملحق فهو في: « برنامج الرَّبَّانِيَّةِ مِنَ الكَلِمَاتِ إلى الرِّسَالاتِ ». وفيه تمهيد تعريفي بالبرنامج طبيعةً وغايةً، ثم عرض مقرر تربوي يتكون أساسًا من مجموعة من الرسالات، المستخلصة من النصوص القرآنية والبيانات النبوية، وُضِعَتْ على طريقة التراجم الفقهية لدى المُحَدِّثِينَ، مرتبةً على منهاج تربوي يتدرج بصاحبه عبر مدارج التخلق بصفات الربانية؛ وذلك قصد التأهيل لممارسة العمل الدعوي.

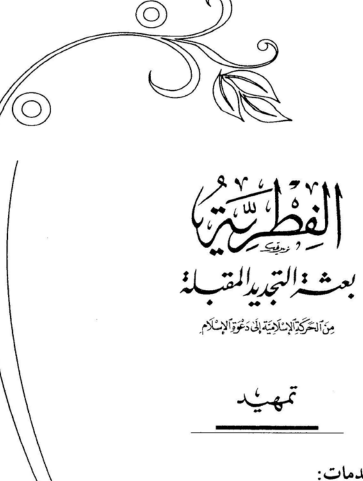
وفي الأخير وضعنا خاتمة عامة، ترجع على ما سبق باستخلاص نتائج وخلاصات للعمل.

تلك قضايا حاولنا مدارستها في هذه الورقات؛ عسى أن يقيض اللَّه لها مَنْ يُخرج مِنْ تِبْنِهَا حَبًّا نافعًا.

ولا أنسى بعد هذا أن أشكر السادة العلماء، من بعض أشياخنا وإخواننا، وكذا بعض أهل الخبرة التربوية في المجال الدعوي، ممن تكرموا بقراءة فصول هذا الكتاب كلها أو بعضها؛ فأفادونا بملحوظاتهم وتوجيهاتهم. بل إنني أذكر أن بعض فصوله كان عبارة عن عمل جماعي؛ بما نال من التصحيح والتنقيح، الذي اشتغل فيه بعضهم بروح الفريق. فجزاهم الله عني وعن الإسلام خير الجزاء.

ذلك، وإنما الموفق من وفقه اللَّه، ولا حول ولا قوة إلا باللَّه. وصلَّى اللَّه على سيدنا محمد، وعلى آله وصحبه وسلّم تسليمًا.

وكتبه – بمكناسة الزيتون – عبد ربه، راجي عفوه وغفرانه، الفقير إلى رحمته ورضوانه: فريد بن الحسن الأنصاري الخزرجي السجلماسي، غفر الله له ولوالديه وللمؤمنين. وقد وافق تمام تصنيفه يوم السبت: ٢٧ رجب: ١٤٢٨هـ، الموافق لـ: ۲۰۰۷/۸/۱۱م.



### • ویحتوی علی سبع مقدمات:

المقدمة الأولى: بين يدي هذا الزمان.

المقدمة الثانية: بين يدي هذا المشروع، من « الحركة » إلى « الدعوة ».

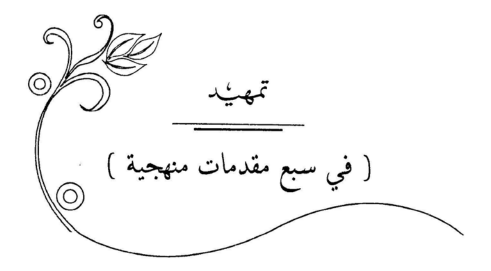
المقدمة الشالثة: النص الشرعي بين « الحركة الإسلامية » وبين « دعوة الإسلام »!

المقدمة الرابعة: الإنسان هو القضية!

المقدمة الخامسة: في ولاية اللَّه، وتدبير الشأن الدعوي!

المقدمة السادسة: في السياسة والقصص الإسلامي المعاصر.

المقدمة السابعة: في أقسام مشروع الفطرية.



نستعمل مصطلح « المقدمة » - خلال هذا التمهيد - بما يقارب المعنى المنطقي للكلمة، أي باعتبارها منطلقًا منهجيًّا، وأصلًا استدلاليًّا؛ لتوجيه الأدلة وبناء الحجاج. ومن هنا؛ فما من مسألة نقررها خلال هذه المقدمات السبع، إلا وهي ممهدة لقضية من القضايا المعروضة في هذا الكتاب، مما سيأتي بسطه مفصلًا خلال فصوله ومباحثه. وبيان ذلك هو كما يلي:



وما عسانا أن نقول عن هذا الزمان؟ وللزمان - في هذا الزمان - ألف لسان! فهل بقي شك في أن « العَوْلَمَةَ » - بوجهها الكالح - قد اكتسحت فعلًا؟ وهل بقي شك في أنه قد تم احتلال الإنسان قبل احتلال الأوطان؟ ثم من ذا يتردد بعدُ في ملاحظة التحولات العالمية؟ أليست الأرض تدور اليوم على غير طريقتها العادية؟ ألا تدخل الأمة الآن منعطفًا جديدًا من تاريخ علاقاتها مع نفسها، ومع الآخر؟

ألم تكشف الصهيونية - بوجهها الأمريكي - القناع عن غطرستها؛ استخفافًا بالعرب والمسلمين، في أجراً حركة من تاريخها تجاه الأمة الإسلامية؛ استعدادًا لأمر ما؟ لقد تقارب الزمان اليوم لينكشف عن شيء، والعالم يتهيأ له بدول تتوحد وتتكتل، وأخرى تتمزق وتتفرق، وبرموز تقوم وأخرى تنهار، فانطلاقًا من سقوط الاتحاد السوفياتي، وسقوط سور برلين بدلالاته السيميائية العميقة، حتى أحداث الحادي عشر من سبتمبر ٢٠٠١ بأمريكا، التي صُنِعَتْ لنا بـ « إخراجها »؛ كانت موجة أخرى من تاريخ التدافع الحضاري تتجمع؛ لتنطلق بأكبر عملية احتلال عسكري في القرن الخامس عشر الهجري (الحادي والعشرين الميلادي)! ويدخل الغرب العالم الإسلامي - بقيادة أمريكية - غازيًا بلا قناع سياسي! فتكون العراق أكبر قنطرة للعبور إلى غزو عالمي جديد للأمة الإسلامية، بتجليات متعددة، قد تختلف مظاهرها من قطر إلى قطر؛ ولكن مآلها واحد هو الهيمنة العولمية الحديدية على العالم الإسلامي. وهاهنا تعددت الأشكال والحوت واحد،

إن الغزو الغربي للعالم الإسلامي في صورته الجديدة، الحاصلة اليوم - ثقافيًا وسياسيًّا وعسكريًّا - لهو صفعة قوية في وجه الأمة! ليس - فقط - من حيث هي أنظمة مُسَايسَة مداهِنة أحيانًا، أو خانعة متخاذلة أحيانًا، أو متواطئة أحيانًا أخرى؛ ولكن أيضًا من حيث هي مشاريع نهضوية فكرية، وقومية، ووطنية، بل حتى إسلامية أيضًا! ولم لا؟

لقد انتهى زمن وكالة الأنظمة العربية فالآن العدو هو الذي يشتغل، وهو الذي يقتحم البيوت ويَعْتَقِل، وهو الذي يحاكِم، وهو الذي يصادِر! يلقي القبض على من يشاء كما يشاء، ومتى يشاء! فأيما مفكر حر، أو داعية – أو ربما حتى عابر سبيل – أزعجه بكلمة؛ أصدر أمره باعتقاله! ولم يعد يبالي، ولا حتى بحرج النظام العربي الذي يعيش ذلك المطلوب في حوزته وتحت سلطانه، ويلقي القبض عليه هو بنفسه، هنا أو هناك، في أي مكان من خريطة العالم الإسلامي!

إضافة إلى هذه المهلكات الخارجية، فقد أصيبت الأمة بداء التآكل الداخلي منذ عدة قرون، هذا الداء الذي تطور حتى آل إلى انهيار وجودها المعنوي؛ فوجدها العدو لقمة سائغة، وجاءت سلسلة الاستعمارات القديمة والجديدة بشتى ويلاتها ومصائبها، وتلك هي ترجمة التاريخ المعاصر لحديث النبي عَيِّلِيَّة – المذكور قبل – في الغثائية. وهو قوله عليه الصلاة والسلام: « يُوشِكُ الأُمُمُ أَنْ تَدَاعَى عَلَيْكُمْ كَمَا تَدَاعَى الأَكلَةُ وهو قوله عليه الصلاة والسلام: « يُوشِكُ الأُمُمُ أَنْ تَدَاعَى عَلَيْكُمْ كَمَا تَدَاعَى الأَكلَةُ إلَى قَصْعَتِهَا! » فقالَ قَائِلٌ: ومِنْ قِلَّةٍ نحنُ يَوْمَئِذٍ؟ قالَ: « بَلْ أَنْتُمْ يَوْمَئِذٍ كَثِيرٌ؛ ولَكِنَّكُمْ غُفَاةً كَغُثَاءِ السَّيْلِ! وَلَيَسْزِعَنَّ اللَّهُ مِنْ صُدُورِ عَدُوّكُمُ الْهَابَةَ مِنْكُمْ، وَلَيَقْذِفَنَّ اللَّهُ في غُنَاءً كُفُقاءِ السَّيْلِ! وَلَيَسْزِعَنَّ اللَّهُ مِنْ صُدُورِ عَدُوّكُمُ الْهَابَةَ مِنْكُمْ، وَلَيَقْذِفَنَّ اللَّهُ في غُنَاءً كُفُقاءِ السَّيْلِ! وَلَيَسْزِعَنَّ اللَّهُ مِنْ صُدُورِ عَدُوّكُمُ الْهَابَة مِنْكُمْ، وَلَيَقْذِفَنَّ اللَّهُ في قُلُوبِكُمُ الوَهَنَ! » فقالَ قَائِلٌ: يَا رَسُولَ اللَّهِ! ومَا الوَهَنُ؟ قالَ: « حُبُّ الدُّنْيَا وَكَرَاهِيَّةُ الْمُؤْتِ! » (١).

إن أزمة ضعف الوجود المعنوي للأمة، الذي صار اليوم إلى ما يشبه الفقدان، إنما هو راجع إلى ما ذُكِر في هذا التشخيص النبوي الكريم: حب الدنيا وكراهية الموت؛ ومعناه فقدان الثقة بالله، وضعف الارتباط بأصول الدين إيمانًا وعملًا. وإنما كانت هذه الأمة يوم كانت بالدين، ولن تكون في يوم من الأيام إلا بالدين، وإنما المسلم إنسانٌ أخروي

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه ص (۱۳).

بالدرجة الأولى. وبهذا بني عمرانه الدنيوي الحضاري العظيم، يوم كان حاضرًا في التاريخ. وتلك هي القضية.

إن مشكلة الأمة اليوم - وهي تنزف باستمرار؛ جراء تمزقها الروحي والثقافي والسياسي - أنها لم تعد تبالي بمصدر قوتها الحقيقية، ولا تثق فيما عندها من أدوية بصيدلية الدين، ولا هي بعد ذلك تثق حتى بنفسها، مما أكسبها هزيمة نفسية ألقت بها في أحضان العدو مِزَقًا من الأشلاء والأجزاء!

ولقد غذَّى العدو مرضَ التآكل الداخلي عبر سنوات، ببرامج التعليم المسموم والإعلام الملغوم؛ ما بلغ بها إلى انقلاب المضادات الحيوية الطبيعية، التي خُلقت للدفاع عن الجسم، إلى مضادات داخلية للجسم نفسه، فنشأت تيارات شاذة من أبناء الأمة يحاربون الأمة! ويلعنون التاريخ الذي كان! تيارات تنصلت عن هويتها، وتبرأت من دينها، وتمردت على الله خالقها! فخانت الأمة، وخانت الدين، وخانت الوطن! وما أحسب أن شيئًا كان أشد على الأمة في حربها مع عدوها من هذا الكيد العظيم! ذلك أنه رغم ضعف الرصيد الشعبي لهذه التيارات فإنها استقوت بالعدو على أوطانها وشعوبها، وتبوأت بدعمه المباشر مواطن الصدارة والإدارة في الحكومات! ووقعت بأيديها سياسة التعليم والإعلام والاقتصاد؛ ففعلت في البلاد والعباد من الخراب ما لم يستطع الاستعمار المباشر أن يفعله!

فانتقلنا بذلك من الوضع الصحي السليم الموصوف في الحديث: « مَثَلُ المؤمنين في توادُّهم وتراحمِهم وتعاطفهم مَثَلُ الجسد، إذا اشتكى منه عُضْوٌ تَدَاعَى له سائرُ الجسدِ بالسُّهر واخْمَّى! » (١). إلى الوضع الصحى السقيم، وضع التفرق والاقتتال الداخلي، الموصوف في الحديث الآخر: « سألتُ رَبِّي ثلاثًا فأعطاني اثنتين ومنعني واحدة! سألتُ ربى ألا يُهلك أمتى بالسَّنة فأعطانيها، وسألته ألا يُهلك أمتى بالغرق فأعطانيها، وسألته ألا يجعل بأسهم بينهم فمنعنيها! » (٢).

ومحنة الأمة اليوم هي في محاولة النهوض من تحت هذا البلاء كله، بتشعباته الداخلية والخارجية، ولنا اليقين في أن لها من الطاقة الكامنة والمحركات الذاتية، ما لو

<sup>(</sup>١ ، ٢) رواه مسلم.

شغلته لأقلعت بقوة، بل لطارت في الفضاء رغم ذلك كله، وإنما الإشكال اليوم هو في التحديد الدقيق لمواطن أزرار التشغيل لطاقة الحياة فيها، تلك هي الأسئلة، وتلك هي التي لا تملك لها الحركة الإسلامية - في كثير من تجلياتها المعاصرة - إلا أجوبة مجملة!

وينتصب السؤال المرير: أين الحركات الإسلامية في العالم العربي والإسلامي إذن؟ أين نحو قرن من الزمان، مضى في بناء التنظيمات والجماعات؟ أين الخطط والبرامج والاستعدادات؟

ألم يئن الأوان بعد للمراجعة، والمساءلة لحركات العمل الإسلامي هنا وهناك؟ إلى متى ونحن متشبئون بخطط خرقها الغرب واخترقها أكثر من سبعين مرة؟ حتى أتت عولمة النظام العالمي الجديد على آخر ما بقي منها، فلم يعد لها غير عجيج المظاهرات، وصراخ المهاترات؟! إلى متى ونحن متشبئون - أحزابًا وتنظيمات بوهم (إننا قادمون!) (١) تمامًا كما تشبث النظام السابق في العراق بوهم (خطيط للسحق والتقطيع)؛ لم تلبث أن دكتها الدبابة الأمريكية، ولما تنقطع أصداء كلماتها الرنانة في الفضائيات!

هذا زمان نهاية الجغرافيا واختفاء الحدود! نعم، ولكنه زمان انبعاث حركة التاريخ، واستشرافها لدورة حضارية أخرى. والصراع اليوم هو حول من يكون لها؟ أو هي لمن تكون؟ أما قصة « نهاية التاريخ » فتلك أكذوبة من أكاذيب العَوْلَمَةِ، وأسطورة من أساطيرها، أُنْتِجَتْ في سياق الحرب النفسية على المستوى الفلسفي والسياسي.

الحرب الحضارية اليوم عالمية بما للكلمة من معنى، وقطار التاريخ ينطلق بقوة نحو المستقبل.

والعولمة في نهاية المطاف حصان، والحصان لمن يركبه، وإننا على يقين من أن الدعوة الإسلامية اليوم إذا هي دخلت هذه المعركة بشروطها الإيمانية، وبتميزها

(١) إنما القصد نقض قولهم: (إننا قادمون) من يعني بذلك تجربته التاريخية الذاتية، انطلاقًا من حزبه، أو تنظيمه وجماعته، أما دعوة الإسلام في مجموعها ومجملها فهي قادمة بإذن الله، تلك حقيقة عقدية تواترت النصوص بنبوءتها، وأبرق الواقع الحزين بمستقبلها؛ ذكرى للمستبصرين.

الحضاري، وهويتها الإسلامية الصافية؛ فإنها بإذن اللَّه تُنتج عولمتها الإيمانية عُمْرَانًا حضاريًّا جديدًا، وأمنًا وسلامًا للعالمين، كل العالمين، وإن الفَرس التي تقاتل اليوم في صف العدو، يمكن أن تقاتل هي نفسها غدًا في صف الإيمان؛ وإنما القضية هي في الفارس من هو؟! وما طبيعة الروح التي تسكنه؟!

فأين الحركات الإسلامية من هذا كله؟ بل أين هي من الإسلام بما هو مُبَشِّرَاتٌ نصية ومنهاجية بعالمية هذا الدين، وظهوره على العالمين؟ وإلى أيِّ حدٍّ هي فعلًا تجتهد - فكرًا وعملًا - من داخل بنية النص الشرعي، ومنظومته الاستدلالية؛ لتجديد مفاهيمه وقيمه في المجتمع؟ أين هي الإستراتيجيات الدعوية والإصلاحية؟ وأين موازين نقدها وتمحيصها في هذا الإطار العالمي الجديد؟

أليس قد آن الأوان فعلًا لتجديد النظر في الأساليب التربوية، والمنهجيات الدعوية؟ في زمن لم تعد فيه ظلال الحكومات كما كانت، ولا مظاهر العدوان كما كانت؟ وصار العدو - عن كثب - يراقب برامج التعليم، وخطب المساجد، والعلاقات الزوجية، ويحصى مدارس القرآن، والمعاهد الدينية، ونِسَب الولادات؟ أليس قد آن الأوان لبعثة جديدة؟ تجدد أول ما تجدد هذه ( الحركات الإسلامية ) نفسها! التي لم تعد قادرة على إعطاء ما لا تملك؟ إلى متى ونحن صامتون؟ مترددون في وضع الإصبع على مواطن آلامنا وأدوائنا؟ وقد امتدت يد « الآخر » إليها قبل يدنا؛ لتعالجها - ولكن مع الأسف - بدوائه لا بدوائنا وبطريقته، لا بطريقتنا!

إن الوقت الذي نعيشه اليوم قد تضايق وتقارب؛ حتى لم يبق منه – لفوات الواجب - إلا وقت الضرورة، فمن ذا يحاول منا أن ينتقل من الشكل إلى الجوهر، في « بعثة التجديد المقبلة »؟ ومن ذا يبادر للإسهام في تسجيل خطوة الانتقال التاريخي الكبير؟ مع منعطف العولمة المظلم؛ من « الحركة الإسلامية » إلى « دعوة الإسلام »؟



وعليه؛ فهذه لبنة جديدة في البناء الدعوي الذي نشتغل به، ترمي إلى الإسهام في العودة بالعمل الإسلامي إلى فطرته، وأصل طبيعته؛ ولذلك وسمنا الكتاب بمصطلح « الفطرية »، وهي سيماء دالة على المقصود منه ابتداءً وانتهاءً. أخذًا من كتاب الله وسنة رسول الله على الله على المفصود منه ابتداءً وانتهاءً. أخذًا من كتاب الله ظلمُوا أهْوَاءَهُم بِغَيْرِ عِلْمِ فَمَن بَهْدِى مَنْ أَضَلَ اللهُ وَمَا لَمُم مِن نَصِرِينَ ﴿ فَلَ اللّهِ عَلْمُونَ اللّهِ عَلْمُونَ اللّهِ وَاللّهُ وَمَا لَمُم مِن نَصِرِينَ ﴿ وَاللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللللللللللللللم الللللللم اللله اللله اللله اللله اللله اللله اللله اللله الله الله

ولأن الفطرة راجعة – على الإجمال – إلى الطبيعة الأولى، وإلى الهيئة الأصلية التي كانت للأشياء قبل خضوعها للتغيير والتبديل، فإن الحاجة ملحة اليوم على العودة بالعمل الإسلامي إلى ذلك أيضًا.

لقد أتى على العمل الإسلامي حين من الدهر وجد نفسه فيه يدور في حلقة مفرغة بسبب الأزمة الحاصلة في تصوره ومنهاجه. وإن للقاموس الاصطلاحي والجهاز المفهومي الذي يشتغل به لدلالة على طبيعة تلك الأزمة، مما يمكن تشخيصه بالتحليل لأبرز مصطلح يتسم به. وعلى رأس ذلك مصطلح ( الحركة ) نفسه الذي يحمل ما يحمل من الخلفيات غير الإسلامية؛ مما كان له الأثر البالغ على توجهات

التنظيمات الإسلامية المعاصرة، وعلى ميزان أولوياتها، والألفاظ ليست بريئة من الخلفيات الحضارية والمذهبية، ولا استعمالها بالأمر الهين في أمور الثقافات والعلوم عمومًا، وفي أمور الدين بصفة خاصة، وقد أرشد اللَّه الصحابة إلى التحري فيما يخاطبون به رسوله - عليه الصلاة والسلام - من الألفاظ والعبارات؛ لِمَا للاشتراك اللغوي الحاصل في بعضها بين الخير وبين الشر؛ رفعًا لكل تلبيس وتدليس يقع من المنافقين! فقال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَـقُولُوا رَعِنَ وَقُولُوا ٱنظُرْنَا وَأَسْمَعُوا ۗ وَلِكَ يَرِينَ عَكَذَابُ أَلِيثٌ ﴾ [ البقرة: ١٠٤].

وإنما فطرة العمل الإسلامي أنه « دعوة »، لا « حركة »، وبين هذا وذاك فرق كبير فمصطلح « الدعوة » لفظ قرآني أصيل، ومصطلح « الحركة » لفظ سياسي دخيل؛ ولذلك ما له من آثار كبيرة على مستوى المنهاج والتصور للعمل الإسلامي كما سترى بحول اللَّه. وإنما سمى اللَّه - جل وعلا - فعل تجديد الدين ووظيفة « الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر » - في كتابه وسنة نبيه - « دعوة »، وما كان ينبغي العدول عما سمى الله به مفاهيم الدين، إلى غيره من عبارات الْمُحَدِّثِينَ؛ لأنه سبحانه أدرى بمراده من دينه. قال تعالى: ﴿ وَمَنْ أَخْسَنُ قَوْلًا مِّمَّن دَعَا إِلَى ٱللَّهِ وَعَمِلَ صَلِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴾ [ نصلت: ٣٣].وخاطب رسولَه ﷺ في هذا الشأن فقال له: ﴿ قُلْ هَاذِهِ، سَبِيلِيِّ أَدْعُوٓا إِلَى ٱللَّهِ عَلَىٰ بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ ٱتَّبَعَنِيُّ وَشُبْحَنَ ٱللَّهِ وَمَا ٓ أَنَا مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ [ بوسف: ١٠٨ ].وقال له أيضا: ﴿ ٱدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةِ وَجَدِلْهُم بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ إِنَّ رَبُّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِمَن ضَلَّ عَن سَبِيلِهِ } وَهُوَ أَعْلَمُ بِٱلْمُهْتَدِينَ ﴾ [ النحل: ١٢٥ ].

وخاطب سبحانه هذه الأمة فقال: ﴿ وَلَتَكُن مِّنكُمْ أُمُّةٌ يَدْعُونَ إِلَى ٱلْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُونِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكَرِّ وَأُوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ۞ وَلَا تَكُونُوا كَٱلَّذِينَ تَفَرَّقُوا وَٱخْتَلَفُوا مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَهُمُ ٱلْبَيِّنَكُ ۚ وَأُوْلَتَهِكَ لَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ [آل عمران: ١٠٤، ١٠٥]. وقال سبحانه: ﴿ وَٱللَّهُ يَدْعُوا إِلَىٰ دَارِ ٱلسَّلَامِ وَيَهْدِى مَن يَشَاهُ إِلَىٰ صِرَاطٍ مُسْلَقِيمٍ ﴾ [ يونس: ٢٠ ]. وقال أيضًا: ﴿ وَمَا لَكُورُ لَا نُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالرَّسُولُ يَدْعُوكُورَ لِلْؤَمِنُواْ بِرَبِّكُورَ وَقَدْ أَخَذَ مِيثَنَقَكُمْ إِن كُنْهُمْ مُّؤْمِنِينَ ﴾ [ الحديد: ٨ ]. ومثله أيضًا: ﴿ وَٱللَّهُ يَدْعُوٓاْ إِلَى ٱلْجَنَّةِ وَٱلْمَغْـفِرَةِ بِإِذْنِهِۦ ۗ وَيُبَيِّنُ ءَايَنَتِهِ، لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ﴾ [ البقرة: ٢٢١ ]. وغير هذا وذاك في القرآن كثير.

و « الدعوة » هو عين المصطلح المستعمل في البيانات النبوية باطراد تام، ويكفيك منها قوله ﷺ: « مَنْ دَعَا إلى هُدَى كَانَ لَهُ مِنَ الأَجْرِ مِثْلُ أَجُورِ مَنْ تَبِعَهُ لاَ يَنْقُصُ ذَلِكَ مِنْ أَجُورِهِمْ، شَيْئًا، وَمَنْ دَعَا إِلَى ضَلاَلَةٍ كَانَ عَلَيْهِ مِنَ الإِثْمِ مِثْلُ آثَام مَنْ تَبِعَهُ لا يَنْقُصُ ذَلِكَ مِنْ آثَامِهِمْ شَيْئًا » (١).

ثم ما استعمل السلف الصالح - بعد ذلك - غير مصطلح ( دعوة الإسلام ) وهو التركيب الاصطلاحي المستعمل عند أهل الحديث كما في صحيح مسلم وغيره (٢)، وكذا عند كُتَّابِ السيرة عمومًا، وعند علماء الفقه، خاصة في أبواب الجهاد والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر، وسائر ضروب الإصلاح، سواء في دار الإسلام أو في دار الحرب، أو دار العهد. وهذه النصوص وغيرها دالة على أنه مصطلح عام في معنى تبليغ دعوة التوحيد، وأصل الدين الكلي، الذي هو مسمى « الإسلام »، وإيصاله لمن لم يبلغه أصلًا من الكفار، كما أنه مستعمل عندهم في الدلالة على الإصلاح الداخلي، والتجديد الديني لما انحرف من مفاهيم الدين وأحكامه في المجتمع الإسلامي أصالةً.

فتبين إذن أن مصطلح « الدعوة » جامع لكل المعاني المشروعة، التي يعبر عنها اليوم بمصطلح « الحركة »، كما أنه مانع من دخول كل الإحالات المنحرفة والدلالات المختلة، التي قد تتسرب إلى العمل الإسلامي مع التعبير الدخيل إضافة إلى تميزه وتفرده بالمقاصد التعبدية التي يَقْصُرُ عنها لفظ « الحركة » ويضيق.

ونحسب أن مصطلح « الدعوة » قد ناله من التحريف المفهومي والتجزيء الدلالي؛ بحيث جعله مقصورًا لدى كثير من المستعملين له اليوم في الحقل الإسلامي الإصلاحي، على معنى « الوعظ » بمفهومه الخطابي ليس إلا، وهذه أزمة كثير من « الإسلاميين » إزاء المصطلحات القرآنية الرائجة في التداول الإسلامي المعاصر. ونحسب أن من مهام « الفطرية » إعادة الاعتبار لألفاظ القرآن الكريم، وللمصطلحات الشرعية عمومًا؛ بتجديد استعمالها بمفاهيمها الأصيلة، كما هي في الكتاب والسنة، لا كما هي جارية على ألسنة الناس، وكذا مواجهة القصف

<sup>(</sup>١) رواه مسلم.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم: ( كتاب الجهاد والسير. باب جواز الإغارة على الكفار الذين بلغتهم دعوة الإسلام...).

الإعلامي للعالم الإسلامي، الذي يرمى الأمة صباح مساء بالمصطلحات الأيديولوجية المصنوعة في المختبرات الصهيونية! والصمود أمام زحفه الثقافي الشامل؛ وذلك بالعض على « كلمات الله » بالنواجذ، والتشبث بألفاظ القرآن الكريم، وبمفاهيمها الربانية ودلالاتها الإيمانية. ونحن نعلم أن دون ذلك ما دونه من المجاهدة بالقرآن، لفظًا ودلالة: ﴿ فَلَا تُطِعِ ٱلْكَنْفِرِينَ وَجَنْهِدْهُم بِهِ عِهَادًا كَبِيرًا ﴾ [ الفرقان: ٥٠ ].

إن مصطلح « الدعوة » هو التعبير الإلهي المنزل وحيًا؛ للدلالة على طبيعة الرسالة القرآنية في الأرض تأسيسًا وتجديدًا، بينما يبقى مصطلح « الحركة » تعبيرًا وضعيًّا، مرتبطًا بنسبيته التاريخية، وبمرجعيته المادية البشرية، التي لا روح فيها ولا رواء، وما أرى العدول عن كلمات الرحمن إلى عبارات الإنسان، في مجال ديني تعبدي محض، إلا ضربًا من التحريف المفهومي لمقاصد القرآن!

وبيان ذلك أن مصطلح ( حركة ) في المجال الاجتماعي إنما هو ترجمة للفظ الأجنبي: ( mouvement ) وهو تعبير منحدر من أدبيات علم الاجتماع السياسي، ظهر في أوربا في ظروف المظالم الاجتماعية والاختلالات الطبقية التي خلفتها الثورة الصناعية، خلال القرن الثامن عشر ثم التاسع عشر الميلاديين، وذلك عندما تغيرت طبيعة الاقتصاد الأوربي وحلت الآلة محل اليد العاملة، كما حلت المصانع الضخمة محل الصناعات اليدوية والنسوية المنزلية، فأحدث ذلك تغيرات بنيوية على طبيعة المجتمع الأوربي، وتكونت تكتلات اجتماعية جديدة؛ للدفاع عن حقوقها والمطالبة بتحسين وضعيتها؛ كالنقابات العمالية، والحركات النسوية، ثم الحركات الطلابية، وغيرها.

ومن هنا جاء مصطلح « الحركة » دالًا بالأساس على: تيار سياسي منظم فكريًّا وبشريًا، يناضل من أجل فكرة محددة؛ لتغيير وضع معين بأساليب سياسية في الغالب، لكنها قد تتطور إلى أساليب عسكرية أو ثورية دموية! كما هو شأن الحركات الماركسية مثلًا.

ولذلك فقد بقي المصطلح محملًا بدلالات « مادية »، ومرجعية متأثرة إلى حدٍّ بعيد بنظرية « الصراع الطبقي »، أو « النزاع الاجتماعي » كما سماه الدكتور عبد الهادي خلف، في دراسته: « المقاومة المدنية: مدارس العمل الجماهيري

وأشكاله ». يقول: « يقوم تاريخ البشرية على مختلف أشكال النزاع بين المجتمعات البشرية، وضمن كل منها. فالنزاع بمعناه الاجتماعي العام [هو] القَابِلَةُ التي يلد التاريخ على يدها ويتقدم! » (١) حيث « يتجه كل مجتمع بشري حالَ نشأته إلى الانقسام إلى مجموعات، تتفاوت قدراتها على الوصول إلى الموارد المتاحة لذلك المجتمع والاستفادة منها، بيد أن الأشكال البسيطة لذلك التفاوت الأولى سرعان ما تصبح أشكالًا معقدة ومتشعبة المصادر والتأثيرات، كلما تطور ذلك المجتمع ( ... ) فمع هذا التطور يتكرس التفاوت الاجتماعي ويتخذ أشكالًا أكثر صلابة ووضوحًا! » (٢) ومن هنا ينشأ « النزاع » أو « الصراع » من أجل السيطرة على الموارد الاقتصادية؛ حيث « تتنافس فيه الفئات الاجتماعية على الاستفادة من الموارد المتاحة لمجتمعها، والاستحواذ عليها، ووسائل التحكم فيها » (٣).

وما مفهوم « الحركات الاجتماعية » على حد تعبير « تشارلز تلى » سوى: « سلسلة من التفاعلات بين أصحاب السلطة وأشخاص يُنَصِّبُونَ أنفسهم باقتدار، كمتحدثين عن قاعدة شعبية تفتقد للتمثيل النيابي الرسمي. وفي هذا الإطار يقوم هؤلاء الأشخاص بتقديم مطالب على الملأ من أجل التغيير، سواء في توزيع أو في ممارسة السلطة، وتدعيم هذه المطالب بمظاهرات عامة للتأييد! » (٤).

ومن هنا فإن « الحركات الجماهيرية » قد نشأت في سياق مواجهة صور شتى من الاستبداد، من مثل: « الانقلابات العسكرية »، و « الأنظمة الديكتاتورية العسكرية »، أو « الديكتاتورية المطلقة »، و « الغزو أو الاحتلال الأجنبي »، و « الظلم الاجتماعي » بشتى صوره، الذي في ظله ظهرت « الحركات النسوية »، و « حركات مقاومة الميز العنصري »، و « حركات التحرر الوطني » في البلدان المستعمرة، و « حركات

<sup>(</sup>١) المقاومة المدنية: (٥٤). (٢) المقاومة المدنية: (١٧).

<sup>(</sup>٣) المقاومة المدنية: (١٨).

<sup>(1)</sup> Charles Tilly, "Social Movements as Historically Specific Clusters of Political Performances," Berkeley Journal of Sociology 38 (1994): (1-30).

نقلًا عن: ( الحركات الاجتماعية المفهوم والتاريخ ) ( ص: ٢ ). للباحثين: ( ربيع وهبة، وجوزيف شكلًا )، بحث منشور على الموقع الإلكتروني:

مواجهة الاستغلال الطبقي » في كثير من البلدان الصناعية (١).إذ « عبر مثل هذه الحركات الجماهيرية يقدم التاريخ البشري المعاصر أمثلة بارزة على الإمكانيات الواسعة، التي يتيحها النضال الجماهيري - خاصة حين تكون الجماهير ضعيفة - في مواجهة عدو مسلح، وقمعي، وقادر على البطش! » (٢).

ف « الحركة » بهذا المفهوم إذن؛ لا تخرج عن معنى كونها « مجموعة ضغط سياسي تحمل مجموعة من المطالب » ليس إلا وعلى ذلك أجمعت أغلب الدراسات والبحوث التي تناولت مفهوم « الحركات الاجتماعية » بشتى ألوانها، والسبب في ذلك كما يقول الدكتور إبراهيم البيومي غانم (٣): إن الحركات الاجتماعية إنما نشأت في سياق الأزمة، خاصة « أزمة الديموقراطية »؛ حيث « تنشأ الحركات الاجتماعية في مواجهة الدولة؛ نتيجة تعثر الدولة في أداء دورها، وتدخل الدولة المتزايد للسيطرة على السوق، وتدعيم قوتها وتوسعها على حساب المجتمع المدني، وهو ما يتزامن عادةً مع تآكل دور الأحزاب السياسية، كمنظمات للتعبئة والتمثيل الشعبي ( ... ) وتنشط الحركات الاجتماعية في ظل هذا العجز؛ لتقوم بمهمة تمثيل المصالح، وتقديم خطط بديلة، والدفع باتجاه التغيير من خارج النظام، ولتمثل قوة ضاغطة تفرض على الدولة تعديل سياساتها وتطوير أدائها » (١).

ذلك هو مفهوم « الحركة » في المجال الاجتماعي، كما ظهر في سياق الصيرورة الغربية الحديثة. ولا غبش في أن الخلفية المادية العلمانية واضحة فيه جدًّا. وهاهنا مناط الإشكال المصطلحي كما سنبين بعد قليل بحول الله.

ذلك أن هذه التعريفات والشروحات كلها تؤكد القصور الشديد لمصطلح « حركة » عن الدلالة الشمولية الكلية التي يتمتع بها مصطلح « الدعوة »، بما يتضمنه هذا من مصدرية ربانية، وخلفية إيمانية عَقَدِيَّةٍ، ومرجعية تربوية إصلاحية شاملة. ثم إن مصطلح « الحركة » متهم بتضخيم بعض معاني العمل الإسلامي على

<sup>(</sup>١) المقاومة المدنية: ( ٤٨ - ٦٤ ). (٢) المقاومة المدنية: (٤٨).

<sup>(</sup>٣) خبير سياسي في « المركز القومي للبحوث الاجتماعية » بمصر.

<sup>(</sup>٤) الحركات الاجتماعية، د. إبراهيم البيومي غانم. بحث للدكتور إبراهيم البيومي غانم، منشور على الموقع الإلكتروني: « إسلام أون لاين » .

حساب بعض، لتضخمها عند أصحابها أصلًا من واضعى المصطلح في منظومته الغربية! وتلك حضارة أخرى وقوم آخرون، كما أنه متهم بتجويز وسائل للعمل قد لا تقبلها - كليًّا أو جزئيًّا - أحكام الشريعة إلا باستصلاح أو ( أسلمة ) كما يعبرون اليوم، مع أن أمر الدعوة دين والدين واضحة معالمه، أصيلة وسائله، خاصة على المستوى المنهاجي الكلي، وليس كل الوسائل يقال فيها إنها من قبيل الاجتهاد، بل منها ما هو مرتبط بثوابت الدين، لا حاجة لنا فيه إلى « أسلمة » ولا إلى استيراد أو اقتراض!

ومن هنا؛ فقد كان لتوظيف مصطلح « الحركة » من الأثر ما كان في الاختلال الجزئي أو الكلى للعمل الإسلامي، والانحراف به إلى مضايق العمل الحزبي المباشر أو غير المباشر؛ حيث أصبحت كبرى الحركات الإسلامية في العالم مجرد أحزاب سياسية كبرى! (١) وتبعها في ذلك من تبعها من الحركات والتنظيمات في المشرق والمغرب حتى رسخ في ذهن الجيل أن صورة العمل الإسلامي إنما هي هذا النمط أو هذه الهيئة! فشاهت بذلك جملة من التصورات، وانقلب كثير من موازين الأولويات.

بل رسخ في ذهن الكثير أنه لا يمكن أن يعيش بالدين، ولا أن يكون من المسلمين، إلا بانتمائه إلى جماعة، أو انخراطه في تنظيم، وانحصاره داخل إساره، لا يدور إلا بمداره، ولا يتغذى إلا بأفكاره! وقد عملت بعض الجماعات فعلًا على ترويج هذا البهتان، والله يعلم أنه ما أنزل به من سلطان، بل الفكرة بهذه الصورة بدعة منكرة، وعقيدة باطلة، أعني جعل النجاة الأخروية رهينة أغلال الجماعات ومضايق التنظيمات، فمن لم يمر عبر « مباركتها » هنا، حُرِمَ النجاة هناك.

وعليه؛ فإننا لسنا نقصد بهذا التأصيل الاصطلاحي مقارنة ألفاظ، وتقليب معانٍ ودلالات، وبيان دقائق إشكالات؛ من أجل أمور لا تزيد ولا تنقص من أمر العمل الإسلامي شيئًا، أو ربما قيل فيها ما يقال أحيانًا في سياق الخلاف الفقهي، إذا اكتُشف أنه راجع إلى مجرد اختلاف لفظ، لا إلى حقائق الأحكام ومفاهيم العلم،

<sup>(</sup>١) انظر تصريح الدكتور « محمد سليم العوا » أحد قياديي جماعة الإخوان المسلمين بضرورة ترك العمل السياسي بكل مفرداته والعودة إلى العمل التربوي الشامل! (حوار مع الموقع الإلكتروني: إسلام أون لاين: الأحد ١٠ يونيو: ٢٠٠٧).

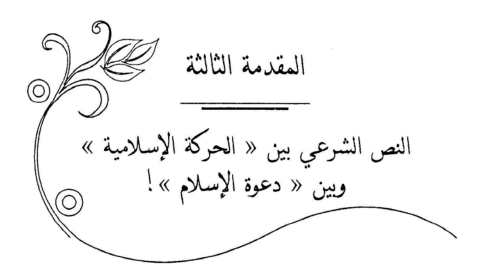
فيقال عندئذ: ( لا مشاحة في الاصطلاح ). كلا طبعًا؛ فالأمر هنا مختلف تمامًا؛ إذ هو عميق الارتباط بالمفاهيم الأساسية للعمل الإسلامي والدعوي، سواء من حيث مفاهيمه، أو من حيث أحكامه، أو موازين أولوياته، وكل ما تعلق بصحة الفعل الواقع في سياقه أو بطلانه.

ولذلك فالمشاحة كل المشاحة في الاصطلاح، ولو نظرت إلى أمر الله تعالى أصحاب رسول الله بمخاطبة نبيه عَلَيْتُم بلفظ: « انْظُرْنَا » بدل « رَاعِنَا » ؛ لوجدت أن العبارتين مترادفتان في اللغة، ورغم ذلك ورد النهي عن إحداهما والأمر بالأخرى، ولم يُقَلُ آنئذ: « لا مشاحة في الاصطلاح ».

إن « الدعوة » لها مجال تداول شرعي أصيل، تحفه أحكام معينة، وأصول معينة، وآداب معينة، ونظام معين من المراتب والأولويات المقعّدة شرعًا، والموثقة نصًّا، أو المقاربة اجتهادًا بقواعد العلم وموازين الشريعة. أما « الحركة » فلها مجال تداولي آخر مختلف تمامًا، ونقلها إلى مجال « الدعوة » لا يسلم من استصحاب مرجعيتها الغربية، ولو على المستوى النفسي وهو أمرٌ له ما له من الضرر على العمل الإسلامي في مفهومه، وطبيعته، وميزان أولوياته، وحتى بعض أحكامه.

ولا يعنى هذا كله أيضًا أننا نُجري الألفاظ على ظواهرها فحسب، بل العبرة ب « المفاهيم » فقد يكون من التنظيمات أشكالٌ لم تتلقب بلفظ « حركة »، وإنما تسمت باسم: « جماعة »، أو « دعوة »، أو غيرهما من الألفاظ ذات الدلالة الشرعية الأصيلة، ولكنها في الواقع حبيسة مفهوم « الحركة »، ولو لم تتَّسم رسميًّا بسيماه، وذلك حسب ما طبع تصوراتها المنهاجية والعملية لمفهوم العمل الإسلامي وطبيعته.

ومن هنا نادينا بفطرية العمل الإسلامي، أي الرجوع به إلى أصل فطرته الدينية، وإلى طبيعته الشرعية، الجامعة بين البساطة والعمق، سواء على مستوى المصطلحات والمفاهيم، أو على مستوى المناهج والتصورات؛ لأن بذلك - في نظرنا - يستوي ميزانه وتستقيم أحكامه. وذلك هو موضوع كتابنا هذا.



الفطرة هي الدين، وما الدين إلا وحي من الله، وما الوحي إلا نص من كتاب الله أو نص من سنة رسول الله على الله على الدين كل الدين إلى أنه نص، وهنا يظهر الفرق جليًا بين « الحركة الإسلامية » وبين « دعوة الإسلام ». فالحركة الإسلامية تشتغل حول النص، بينما دعوة الإسلام تشتغل بالنص وفي النص، وتدعو إلى النص، فعملها مرتكز أساسًا على التعامل المباشر مع الوحي، تخلقًا بأخلاقه وتحققًا بأحكامه وحِكَمِه، ودعوةً للناس إلى الدخول في فلكِه واستثمار مقاصده. فالنص في الأولى شعار، وهو في الثانية مَدَار، يؤدي الدخول في محيطه إلى ابتلاء عملي للنفس، وسلوك تطبيقي في المجتمع.

والاشتغال «حول النص» قد يوهم أنه عملٌ بالنص وفي النص، بينما هو في الحقيقة مجرد رسم لأهداف إسلامية، لكن بسعي فكري وكسب بشري محض لا علاقة له بالنص، بل هو – من حيث منهجيته «الحركية» – خارج إطار النص، كما بيناه في المقدمة السابقة، وإنما مرجعه في ذلك هو منتوج الفكر البشري في مجال «التغيير الاجتماعي»، مما أنتجه «الآخر» من مناهج وتصورات، وما رسمه من قواعد وأولويات، في السياق الحضاري الغربي، وكان من صلب تجربته التاريخية، مما قد يخالف أولويات الدين أو ربما خالف طبيعة الدين، بسبب عدم استشارة النص تأصيلاً واجتهادًا، وعدم الاحتكام إليه والاشتغال به ديانة وتعبدًا، وعدم جعله وسيلة تصديق، ومَسْلك مُرَادِه، وسُلاًم بنائه وعمرانه. فالاشتغال للدين في المجال الدعوي لا يكون إلا بالدين؛ إذ لا يتم التوصل إلى غايته إلا بوسيلته، فهو الغاية والوسيلة معًا. وعدم اعتبار ذلك هو ما يُحَوِّلُ أهداف الاشتغال «حول النص» المن مجرد شعارات،

لا تجدد - في الواقع العملي - من الدين شيئًا (١).

وقضية حرية « الوسائل » في المجال الدعوي ليست على إطلاقها أبدًا بل هي مقيدة بما ذكرنا من الاشتغال بالنص اجتهادًا وتأصيلًا، وعدم ضبط هذا أدَّى في كثير من الأحيان إلى الانحراف عن منهاج الدين، وإلى الضرب بعيدًا عن أهدافه ومقاصده! بما جعل بعض الحركات تتحول من مشروع ديني تجديدي، إلى مجرد مشروع « مدني » لا يرتبط بالدين إلا قليلًا.

ولا يعني هذا أننا نعرض مشروعًا « حرفانيًا » في مجال الدعوة والإصلاح! أو أننا نقول بعدم جواز الاستفادة من تجربة « الآخر »، كلا طبعًا، ولكن بشرط ألا تكون المنقولات من صلب المنهاج وأركانه؛ لأن المنهاج هو الدين، بل يجب أن تخضع الاستفادة لمقاييس الدين استصلاحًا؟ حتى تصير جزءًا من الدين، وتدخل تحت سلطان النص، وتصير - في سياق التنزيل والتحقيق - عملًا بالدين وتعبدًا لله رب العالمين. وهو ما يستوعبه الدرس الأصولي الفقهي، بمناهجه الاستصلاحية والاستحسانية المنضبطة إلى قواعدها الشرعية وتحقيقاتها الاجتهادية.

والناظر في دعوة الإسلام كما وردت في القرآن يجدها لا تخرج عن مدرسة النص، بما هو وحى من الله جل علاه، وبيانٌ نبوي لمقتضياته وحِكَمِه، ولا بد من التنبيه في هذا السياق إلى أن القرآن لم يترك المجال الدعوي هملًا بلا بيان، بل ذلك كان من أكبر المجالات التي اعتنى ببيانها وتدقيقها، ويكفينا في ذلك آية وظائف النبوة الدعوية التي تكررت في القرآن أربع مرات من أوائله في سورة البقرة وآل عمران إلى أواخره في سورة الجمعة من المفصل، جاءت بألفاظ ثابتة لا تكاد تتغير إلا تقديمًا وتأخيرًا، على حسب مقام السياق ومقاصده، ليس إلا حيث حصر اللَّهُ ﷺ وظيفةَ الرسول ﷺ الدعوية في ثلاث وظائف، واحدةٌ منها يمكن أن تنقسم إلى اثنتين؛ فيكون الجميع أربعًا؛ وهي: التلاوة للآيات، والتزكية للقلوب، والتعليم للكتاب والحكمة. وواضح أن هذه الأخيرة يمكن أن تنقسم إلى تعليم للكتاب، وتعليم للحكمة، وتلك هي دعوة إبراهيم لهذه الأمة المسلمة، ولا يجوز أن

<sup>(</sup>١) لك أن تنظر تفاصيل لهذا من جانب آخر، على المستوى التنظيمي خاصة. وذلك في الفصل الثالث من هذا البحث، خلال المبحث الأول في ( الْمُعْلَم الرَّابِع: التنظيم الفطري ).

يكون تكرار هذه الحقائق بألفاظها في القرآن عبثًا بل هو تقرير تشريعي لمنهج الإسلام الدعوي، الابتدائي والتجديدي معًا، على سبيل الحصر والثبات والاستقرار، وكل وظائفه تلك تنطلق بالإنسان من النص وتنتهي به إلى النص، فاقرأ الآيات تَتْرَى وتَدَبَّرُ، ثم عُدَّ حقائقَها إن شِئتَ عَدًّا.

الأولى: قوله تعالى في دعوة إبراهيم لهذه الأمة: ﴿ رَبُّنَا وَٱبْعَثْ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْهُمْ يَتْلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَنتِكَ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِئْبَ وَالْحِكْمَةَ وَيُزَّكِبِهِمٌّ إِنَّكَ أَنتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾ [ البقرة: ١٢٩ ].

والثانية: قوله تعالى لهذه الأمة: ﴿ كُمَّآ أَرْسَلْنَا فِيكُمْ رَسُولًا مِنكُمْ يَتْلُواْ عَلَيْكُمْ ءَايَنِنَا وَيُزَكِيكُمْ وَيُعَلِّمُكُمُ ٱلْكِنَابَ وَٱلْحِكَمَةَ وَيُعَلِّمُكُم مَّا لَمْ تَكُونُواْ تَعْلَمُونَ هَ فَأَذَكُرُونِ ۗ أَذَكُرُكُمْ وَأَشْكُرُوا لِي وَلَا تَكُفُرُونِ ﴾ [ البقرة: ١٥١، ١٥١ ].

الثالثة: قوله سبحانه في سياق المن بنعمة الرسالة المحمدية على المؤمنين: ﴿ لَقَدْ مَنَّ ٱللَّهُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْ أَنفُسِهِمْ يَتَلُوا عَلَيْهِمْ ءَاينتِهِ، وَيُزَكِيمِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِئُبُ وَٱلْحِكْمَةُ وَإِن كَانُوا مِن قَبْلُ لَفِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ ﴾ [ آل عمران: ١٦٤ ] .

الرابعة: قوله تعالى في بيان سر النقلة العجيبة للمسلمين من حال إلى حال: ﴿ هُوَ ٱلَّذِى بَعَثَ فِي ٱلْأُمِّيِّءِنَ رَسُولًا مِّنْهُمْ يَشْلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَنِهِ، وَيُزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِنْبَ وَٱلْحِكْمَةَ وَإِن كَانُواْ مِن قَبْلُ لَفِي ضَلَالٍ ثُمِينٍ ﴾ [ الجمعة: ٢ ].

فأنت ترى أنه لا شيء من ذلك يخرج عن دائرة: ﴿ هُوَ ٱلَّذِي بَعَثَ فِي ٱلْأُمِّيِّكَنَ رَسُولًا مِنْهُمْ يَشَـٰلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَنِيْهِ، وَيُزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِنَبَ وَٱلْحِكْمَةَ ﴾ [الجمعة: ٢] وكلها اشتغال بالنص وفي النص. فهي وظائف ثلاث: تلاوة وتزكية وتعليم، ولكن قطعًا لكل وظيفة دلالة أعمق مما قد يتبادر إلى الذهن من معنى سطحي، بل هي - على ما فصلناه في غير هذا الكتاب - تلاوة بمنهج التلقي، وتزكية بمنهج التدبر، وتعليم بمنهج التدارس (١). وكل ذلك مبثوث في الكتاب والسنة صراحة وضمنًا، يَردُ كلما تعلق الأمر ببيان منهج تجديد الدين أو الدعوة إليه، ولا شيء من ذلك كله يخرج عن

<sup>(</sup>١) مجالس القرآن: ( ٣٥ - ٤٤ ). وبلاغ الرسالة القرآنية: ( ١٢٦ ).

مجال تداول النص الشرعي والاشتغال به قرآنًا وسنةً؛ ولذلك قال تعالى على سبيل الاستدراك على الذين بدلوا في المنهج وغيروا: ﴿ وَلَكِن كُونُوا رَبَّكِنِيِّعَنَ بِمَا كُنتُمْ تُعَلِّمُونَ ٱلْكِئْبَ وَبِمَا كُنتُمْ تَدُرُسُونَ ﴾ [ آل عمران: ٧٩ ].

وقد قُرئت: ( تَعْلَمُونَ الكِتَابَ ) كما هو معلوم؛ تنبيهًا إلى ضرورة الاعتصام بالوحى دينًا ودعوةً.

وأما السنة فأمرها في هذا الشأن أعظم من أن يحاط به، ومشهور جدًّا حديث النبي عَلَيْهُ، المضروب مثلاً لمراتب العمل الدعوي في استثماره للوحي. قال عليه الصلاة والسلام: « مَثَلُ مَا بَعَثَنِي اللَّهُ بِهِ مِنَ الْهُدَى وَالْعِلْم، كَمَثَل الْغَيْثِ الْكَثِير أَصَابَ أَرْضًا، فَكَانَ مِنْهَا نَقِيَّةٌ قَبِلَتِ الْمَاءَ، فَأَنْبَتَتِ الْكَلَأَ وَالْعُشْبَ الْكَثِيرَ. وَكَانَتْ مِنْهَا أَجَادِبُ أَمْسَكَتِ الْمَاءَ فَنَفَعَ اللَّهُ بِهَا النَّاسَ، فَشَربُوا وَسَقَوْا وَزَرَعُوا. وَأَصَابَتْ مِنْهَا طَائِفَةً أَجْرَى إِنَّمَا هِيَ قِيعَانٌ لَا تُمْسِكُ مَاءً وَلَا تُنْبِتُ كَلاًّ! فَذَلِكَ مَثَلُ مَنْ فَقُهَ في دِين اللَّهِ وَنَفَعَهُ مَا بَعَثَنِي اللَّهُ بِهِ فَعَلِمَ وَعَلَّمَ، وَمَثَلُ مَنْ لَمْ يَرْفَعْ بِذَلِكَ رَأْسًا، وَلَمْ يَقْبَلْ هُدَى اللَّهِ الَّذِي أُرْسِلْتُ بِهِ! » (١). وقال: « بَلُغُوا عَنِّي وَلَوْ آيَةً! » (٢). وقال أيضا: « خَيْرُكُمْ مَنْ تَعَلَّمَ القُرْآنَ وَعَلَّمَهُ! » (٣). فماذا بقي بعد ذلك من مدارات الدعوة غير النص؟

إن الجوهر الحقيقي والمبرر الأساس لوجود العمل الإسلامي إنما هو تجديد التلقي للقرآن الكريم رسالة الله رب العالمين، القرآن من حيث حقائقه الإيمانية ومفاهيمه الشرعية، مع استصحاب البيانات النبوية في ذلك؛ لتنزيله متدرجًا على المنهاج الدعوي السليم، وتحقيق مناطاته في واقع الإنسان بما هو حركة عمرانية في الزمان والمكان. القرآن هو رسالة الرحمن إلى العالمين، هذه حقيقة أضاعها اليوم كثير من المسلمين! ولعل عددًا غير قليل من أبناء الحركة الإسلامية سيحتاج إلى وقت ليس باليسير؛ من أجل أن تستيقظ روحه على هذه الحقيقة العظمي، ومن أجل أن يدرك كم كان يضرب - في حركته - بعيدًا عن المقاصد الأصلية للدين ولدعوة الدين. نعم كثير منا سيحتاج إلى وقت ليس باليسير، بل إلى مخاض فكري وروحي عسير، من أجل التخلص من الاعتقادات الباطلة، والفهوم الزائفة، التي تراكمت على عقولنا وأهوائنا، في تصور مفهوم العمل الإسلامي، وفي تصور معنى الدين، وذلك بما طال

<sup>(</sup>١) متفق عليه.

علينا من الأمد - في حركاتنا وتنظيماتنا - ونحن نضرب خارج مدار القرآن العظيم؛ دينًا ودعوة، وبما ضربنا على أنفسنا بأنفسنا من حصار فكري، وجدار تصوري، أغلب حجارته ومادته من الأباطيل، جدار شكل حولنا برزخًا سميكًا معقدًا، وكان حجابًا بيننا وبين فطرية الدين، يمنع عنا أشعة الشمس، ويحجب عنا الرؤية السليمة لدعوة الدين، وإنها لحقيقة كبرى نحن عنها غافلون، فانظر إليها - إن شئت - من خلال هذه الآية البصيرة وتدبر. ﴿ أَلَمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ ءَامَنُوا أَن تَخْشَعَ قُلُوبُهُم لِذِحِ لِللّهِ وَمَا نَزَلُ مِنَ المُولِق وَلَا يكُونُوا كَالَّذِينَ أُونُوا الْكِنْبَ مِن قَبْلُ فَطَالَ عَلَيْهُم الأَمَدُ فَقَسَتُ فَلُوبُهُم وَكِيْرٌ مِنْهُم فَنسِقُونَ ﴾ [الحديد: ١٦]. ثم اقرأ منهاج الإصلاح القرآني مقرَّرًا من لدن الله في كلمات ﴿ وَالَّذِينَ يُمَسِّكُونَ بِالْكِئْبِ وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ إِنَّا لَا نُضِيعُ أَجَر لدن الله في كلمات ﴿ وَالَّذِينَ يُمَسِّكُونَ بِالْكِئْبِ وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ إِنَّا لَا نُضِيعُ أَجَر لدن الله في كلمات ﴿ وَالَّذِينَ يُمَسِّكُونَ بِالْكِئْبِ وَأَقَامُوا الصَّلَاةِ إِنَّا لَا نُضِيعُ أَجَر المَالَاقِ وَاللّهِ المِللة.

\* \* \*



والقضية ليست متعلقة بمصطلح « الحركة » فحسب؛ بل هي متعلقة « بجهاز مفاهيمي » كامل، وبنظام تصوري شامل، في إطار عمل منهاجي يرمي إلى الإسهام في تأصيل العمل الإسلامي في الكتاب والسنة، بين يدي بعثة تجديد الدين المقبلة.

ذلك أن العودة بالعمل الإسلامي إلى فطرته تقتضي العودة به إلى مجال عمله، والاشتغال به في صلب وظيفته، وفي جوهر موضوعه ومحل خطابه؛ بما هو عمل ديني أساسًا يُعْبَدُ الله به أولًا وآخرًا، ولا خلاف بين علماء الشريعة أن ذلك جميعًا إنما هو دائر – من حيث موضوعه الإجمالي – على قضية واحدة، وهدف واحد، ومحل للخطاب واحد، هو الإنسان في علاقته مع ربه، وكل ما عدا ذلك فهو راجع إلى هذا المعنى بما في ذلك التشريعات المتعلقة بعلاقة الإنسان بأخيه الإنسان. فالعلاقات التشريعية والتربوية الأفقية في الكتاب والسنة كلها آئلة إلى العلاقة العمودية، التي هي ربط العباد بالله، تلك حكمة الخلق، وغاية الوجود البشري في الإسلام، وآيات القرآن وبيانات السنة لا تخرج عن هذا المعنى البتة. كما سنفصل في متن هذه الدراسة بحول الله.

الإنسان إذن هو القضية، وهو مجال الاستثمار الرئيس للدين، وقضيته الكبرى دائرة بين أمرين اثنين: إما أن يكون عبدًا لله، وإما أن يكون متمردًا عليه، جل علاه، سواء في ذلك إيمانه وعقيدته، أو عبادته وكسبه، أو تشريعه وقوانينه، أو علاقاته الاجتماعية والسياسية والاقتصادية... إلخ، فالاستثمار الدعوي في الإنسان كفيل الخا استقامت الوسائل طبيعةً وفقهًا - بضمان ذلك كله، ذلك هو المنهاج الفطري

الذي جاء به القرآن، واشتغل به الرسل والأنبياء، ومن سار على نهجهم من العلماء العاملين والحكماء الربانيين.

هذا من جهة، ومن جهة أخرى فإن تشخيص أمراض العصر في المجال الديني العام مؤد - عند التتبع والملاحظة الاستقرائية - إلى حقيقة ظاهرة: وهي أن طبيعة الانحراف الحاصل اليوم في المجال الإنساني والاجتماعي إنما هو انحراف في الفطرة، واختلال في أخص خصائصها، كما سنبين بحول الله، وهذا لا يعالج إلا بمنهاج فطري رباني أصيل، فحاجة العصر وطبيعة الدين، كلاهما يقضى بضرورة العودة إلى « الفطرية » في العمل الإسلامي؛ لإعادة تشكيل الإنسان على موازين القرآن، وذلك هو جوهر بعثات التجديد الإسلامي عبر التاريخ، وتلك هي طبيعتها في دورتها المقبلة إن شاء الله.

لقد أن الأوان لنتوقف عن إعادة إنتاج النمط المنحرف لبعض التنظيمات الإسلامية، التي خالفت المنهاج الفطري السليم، بالتقعر في مصطلحاتها، والتنطع في مفاهيمها، والإغراب في وسائلها، والاختلال في أولوياتها، والخلط في مرجعيتها، فَعَقَّدَتْ وَتَعَقَّدَتْ، وشَقَّتْ وتَشَقَّقَتْ، فلاَ ظَهْرًا أَبْقَتْ ولاَ أَرْضًا قَطَعَتْ! بينما هذا القرآن ينادي في كل وقت وحين: ﴿ وَلَقَدْ يَسَّرْنَا ٱلْقُرْءَانَ لِلذِّكْرِ فَهَلْ مِن مُّذَّكِرٍ ﴾ [ القمر: ١٧ ].

وعليه؛ فإن الاشتغال - في الوقت الراهن - بالتنظير لبرامج سياسية، أو حلول اجتماعية على المستوى السياسي؛ بدعوى الشمولية في العمل الإسلامي ما هو في الحقيقة إلا تجزيء له وتمزيق! بل الشمولية كل الشمولية إنما هي في إنتاج الإنسان القرآني أساسًا، وهذا كفيل بإنتاج كل شيء من تلك الفروع بصورة تلقائية، لكن عند وقته وإبانه. ورحم اللَّه ابن عطاء اللَّه السكندري لما سطره في حكمته الخالدة؛ حيث قال: « مَا تَرَكَ مِنَ الجهْل شَيْئًا مَنْ أَرَادَ أَنْ يُحْدِث في الوَقْتِ غَيْرَ مَا أَظْهَرَهُ اللَّهُ فيه! » (١).

المشروع الإسلامي الشمولي هو المشروع القائم على شمولية القرآن في بناء الدين.

<sup>(</sup>١) شرح الحكم العطائية للشرنوبي: (٣١).

والشمولية - بمفهومها الإسلامي - إنما هي قائمة على بناء الأصول والكليات، من الحقائق والمفاهيم، على جميع المستويات العقدية والإيمانية والعمرانية. لكن بما هي أصول وكليات، لا بما هي تفاصيل وبرامج في السياسة والإدارة وقضايا العمل والعمال والبطالة فحسب، فهذه إنما هي وظيفة « الفقه التشريعي »، ومحاولة علاجها في بنية مُنْبَتَّةِ، غير مؤصلة في تلك الأصول والكليات، ضربٌ من العبث وتجريب للمحال.

إن العالم اليوم دولة واحدة، تحكمه كتلة واحدة في القوة وفي السياسة وفي الاقتصاد والإعلام ومحاولة تغيير جزء منه على المستوى المحلى هنا أو هناك، مُؤَدِّ بالضرورة إلى زعزعة أصله على مستوى مركزيته العالمية الاستعمارية، ودون ذلك ما دونه من مدافعة وصراع، لا بد من تقدير حجمه واستبصار مآلاته. فأي عملة قطرية في العالم اليوم ليست محكومة بالدولار؟ وأي سياسة في الوطن العربي والإسلامي لا تدور في فلكه ومداره؟ والملأ من أهله إنما يقاتلون في العالم هنا وهناك، ويوجهون سياسة هذا البلد أو ذاك، بالترغيب والترهيب خدمة لسلطانه، هذه حقيقة العولمة اليوم، التي تقصد إلى صهر كل الشعوب والثقافات والمذهبيات، وسائر الخصوصيات في خدمة الدولار، ولا تسمح بوجود أي شيء ينقض أطروحتها الطاغية المتوحشة! ومن هنا فكل مشروع إصلاحي لم يراع ذلك ضَلَّ وهَلَكَ! والإسلام في عهد الرسالة - وهو يتنزل من رب العالمين القاهر فوق عباده - راعي توازن القوى الداخلية من قريش وأحلافها من العرب، والقوى الخارجية من فارس والروم؛ فبني دولته بين ذلك جميعًا ببناء أصولها الأولى، دعوةً على المستوى البشري أولًا، عقديًّا وإيمانيًا واجتماعيًا، ثم ترقى بها - على المستوى البشري دائمًا - شيئًا فشيئًا، حتى تمخضت الدعوة عن دولتها في إبانها، والدارس للسيرة النبوية ومراحلها يدرك سنة التدرج الرباني بالدعوة الإسلامية، كيف انطلقت من القرآن إلى العمران، عبر بناء الإنسان والإنسان أساسًا، فكان من أمر الله ما كان.

ومن ثُمَّ فإن قضية الأمة اليوم في هذه المرحلة التاريخية ليست في البرامج التفصيلية بالدرجة الأولى، هذه قضية الأجيال اللاحقة، وهي فقه مرحلة التمكين للإسلام والمسلمين، المبشِّر به في القرآن وفي سنة سيد المرسلين، وهي من حيث

طبيعتها العلمية ليست ذات خطر عظيم. القضية اليوم هي أن يكون الناس مسلمين حقَّ مسلمين لله رب العالمين، كيف وهذه الأيديولوجيات اللادينية ما تزال تنازع الدين وأهله مشروعية التوجه والوجود في كثير من بلاد العرب والمسلمين؟!

وعليه؛ فالإنسان المقصود بالدعوة الفطرية؟ على المستوى القيادي - نوعان: إنسان فاعل، وإنسان متفاعل.

ف « الإنسان الفاعل » : هو العالم الرباني الحامل لرسالة القرآن، الفقيه المجدد، الداعية الحكيم - كما سيأتي بيانه خلال فصول هذا الكتاب - فخطابه هو على وزان خطاب القرآن عام شامل، يحمل إلى المجتمع - بكل شرائحه وطبقاته -كليات الدين، وأصوله الإيمانية والعملية، وقيمه الأخلاقية، تلاوةً وتزكيةً وتعليمًا؛ ولذلك كان هو الإنسان المركزي في دعوة الفطرية.

وأما « الإنسان المتفاعل » : فهو الإنسان المتلقى لخطاب الدعوة عن الإنسان الفاعل، ليحملها باعتباره فاعلًا أيضًا، لكن في مجال متخصص محدد، كالمجال التعليمي، أو المجال الإعلامي، أو المجال الاقتصادي، أو السياسي... إلخ. فالإنسان المتفاعل إذن هو: إنسان التعليم، أو إنسان الإعلام، أو إنسان المال، أو إنسان الاقتصاد، أو إنسان السياسة... إلخ.

والناظر في قوى العمران البشري، المتحكمة في نسيجه الاجتماعي العام، يجد أنها ترجع إلى أربعة أسس هي: التعليم، والإعلام، والاقتصاد، والسياسة. إلا أنها ليست جميعها على تَسَاو فيما بينها، بل تتميز الأسس الثلاثة الأوّلُ ( التعليم، والإعلام، والاقتصاد ) بكونها عملًا بنيويًّا تحتيًّا على المستوى القاعدي، بينما يتميز الأساس السياسي بكونه عملًا فوقيًّا، وبينه وبين الثلاثة المذكورة علاقة جدلية قوية جدًّا، أخذًا وعطاءً. ومن هنا كانت الأولوية الدعوية في المنهاج الفطري - باعتباره دعوة إسلامية تحتكم إلى سنة التدرج - إنما هي للعمل البنيوي التحتى، لكن طبعًا دون إغفال أهمية العمل الفوقي في علاقته الجدلية بالآخر.

ولذلك وجب أن تكون الأَسُسُ الثلاثةُ الأَوَلُ هي الميادين الرئيسة للعمل الدعوي في علاقته بالإنسان المتفاعل؛ إذ من سيطر عليها صنع السياسة، ومن سيطرت عليه صنعته السياسة! وأما محاولة صناعة السياسة بغير السيطرة عليها كليًّا أو جزئيًّا، أو على الأقل الحضور الميداني فيها؛ فهو ضرب من العبث، خاصة في الظروف العالمية والمحلية المعاصرة، والعمل فيها اليوم إنما يجب أن يكون من خلال البرامج الدعوية أساسًا. فالعمل الدعوي هنا هو العمل البنيوي التحتى، العمل الذي يشتغل في الميدان العملي في ظروف سيطرة الآخر عليه! وقد يختلف ذلك نسبيًّا على حسب طبيعة الميدان وإنسانه.

فتدخل الدعوة معركة التعليم بما هو وظيفة نبوية رئيسة، وذلك من خلال الاشتغال بإنسان التعليم أساسًا، من التلميذ إلى الْلُدَرِّسِ، إلى أولياء التلاميذ وجمعياتهم، إلى المؤسسة التعليمية برمتها، المكلفة بهذا القطاع الحيوي الخطير، جهويًّا ومركزيًّا، تدخل ذلك كله داعيةً ومُدافِعةً ومُنافِسَةً، وتشتغل فيه وبه، ممارسةً ومُنْتِجَةً! لكن على المستوى القاعدي دائمًا، وفي ذلك ما فيه من المكاسب الكبرى للإسلام ما لا يدانيه شيء آخر على الإطلاق.

كما تدخل الدعوة معركة الإعلام بما هو ميدان للبلاغ الدعوي ﴿ هَنَدَا بَلَغُ لِلنَّاسِ وَلِيْمُنذَرُواْ بِهِ ، وَلِيَعْلَمُوا أَنَّمَا هُوَ إِلَهُ وَحِدٌ وَلِيَذَكَّرَ أُولُواْ اَلْأَلْبَبِ ﴾ [ إبراهيم: ٥٠ ]. والإعلام هو ربيب التعليم؛ إذ هو عمل في الإنسان أيضًا، وصناعة لعقله ووجدانه، إصلاحًا أو إفسادًا! ومن هنا أهميته وخطورته على المستوى الدعوي؛ ولذلك فهو مجال وجب أن تدخله الدعوة على الوزان الأول أيضًا، أعنى: داعيةً ومُدافِعةً ومُنافِسَةً، وتشتغل فيه وبه، ممارسةً ومُنْتِجَةً.

فوسائل الإعلام اليوم رغم سيطرة التوجهات اللادينية على كثير من مواقعها الإستراتيجية، فإنه من الواجب على أصحاب العمل الإسلامي التدافع حول اعتلاء منابرها، لرفع كلمة الله، والصدع بدعوة الحق، ولا ننسى أن الوسائل المتاحة من شبكات الإنترنت والأشرطة السمعية والبصرية قد يبارك الله فيها، فتحرز بها الدعوة من المكاسب ما لا يحرزه المتغلب بفضائياته العظمي، فالمعركة الدعوية إذا تحقق أصحابها بإخلاصهم للَّه، تَوَلَّاهَا اللَّهُ جلَّ علاه، وبارك فيها، وجعل قليلها كثيرًا.

ثم تدخل الدعوة معركة الاقتصاد أيضًا، داعيةً ومُدافِعةً ومُنافِسَةً، وتشتغل فيه وبه، ممارسةً ومُنْتِجَةً.

وتخوض معركته تربيةً للمستهلك أولًا، ثم دعوةً وتكوينًا للمستثمر والمنتج ثانيًا؛

لإشاعة قيم الإسلام الاستهلاكية والإنتاجية على السواء، في اتجاه أفق السيطرة الدعوية الجزئية أو الكلية على الإنتاج الرئيس وعلى السوق، لكن دائمًا على مستوى العمل التربوي القاعدي، المشتغل بصناعة رجل الاقتصاد المؤمن، ورجل المال المؤمن، ورجل الأعمال المؤمن، أكثر من الاشتغال بسياسة الاقتصاد العامة، فإنما هذه تكون بذاك ولا عكس. الرهان اليوم على إصلاح « إنسان المال »، الآخذ والمعطي سواء، استهلاكًا، وإنتاجًا؛ قصد الإسهام في توجيه دفة التدافع المالي شيئًا فشيئًا، على المستوى المحلى ثم العالمي عندما يأذن اللَّه.

وأما العمل السياسي فَيُكْتَفَى فيه بمخاطبة إنسانه بكلمات اللَّه، بعمقها الغيبي وامتدادها الأخروي، دعوةً وتوجيهًا، دون عمل ولا قصد إلى منافسته في مغانمه ومناصبه، ولا حتى العمل بما يشعره بذلك من الدخول في منافسات انتخابية ضيقة أو تحالفات حزبية خاسرة، تؤدي في النهاية إلى محاصرة الدعوة ورجالها؛ إذ المقصود في الدعوة الفطرية - في هذا المجال - إنما هو « الإنسان السياسي » بشتي أطيافه، من « اليمين » إلى « اليسار »، ومن « المعارضة » إلى « الأغلبية »، ومن الميداني إلى الإداري. كل أولئك جميعًا موضوع للعمل الدعوي؛ عسى أن يستعيد فطريته.

نعم، تعمل الفطرية في دعوتها للإنسان السياسي على تغليب فضله على نقصه، ونصرة خيره على شره، وحقه على باطله، ثم دفع كيده بإخلاصه، لكن دون أن تكون هي طرفًا في صراع الحقائب والمناصب، بل الرهان على أن يستجيب كل من موقعه لكلمات الله! أو ليس كلهم جميعًا بني آدم؟ أليسوا معنيين بخطاب القرآن وبدعوة الإسلام؟ أليسوا مسلمين؟ مهما كانت أحوالهم بين الصلاح والفساد؟ تؤرقهم حقيقة الموت، لو أوقفهم الخطاب الدعوي على مفهومها الإسلامي، وما يترتب عليه من الحقائق الإيمانية والمآلات الأخروية؟

إنني على يقين بأن الدعوة الإسلامية بصيغتها الفطرية ستجد مكانها بين أولئك جميعًا، وتصنع تيارها من كل الأطياف؛ لأن السياسة الحزبية بصورتها الحالية إنما هي صنيعة بشرية « براجماتية » أشبه ما تكون بالطائفية؛ لخلوها في الغالب من المصالح العامة الحقيقية؛ اللهم إلا ما كان شعّارا وكفي، فمصالحها إنما هي لبعض الناس لا

## ك على المقدمة الرابعة

\* \* \*



واجب الوقت اليوم هو صناعة المسلم العبد لله الواحد القهار، كل المشاريع الدعوية يجب أن تدور حول هذا المدار، وكل البرامج الإسلامية يجب أن تخدمه. وقد تقرر في الكتاب أن الله تعالى إذا أخلص له عبادُه تولاهم ونصرهم، ومَكَّنَ لهم دينهم الذي ارتضى لهم، وإلا فلا، مهما خاضوا في عجيج السياسات وانخرطوا في ضجيج النقابات! ولاية الله باب الخروج الأوحد بالعمل الإسلامي من أزمته، وباب الوصول به إلى غايته، وما زاده العدول عن هذه الوجهة إلا خبالاً.

إن العمل الإسلامي الذي لا يتولاه الله لا يصل الغاية أبدًا؛ فإذا تولى الله عبدًا أو قومًا؛ بما حققوا من تجرد لله وإخلاص له وحده دون سواه، كفاهم كل شيء. ﴿ أَلَيْسَ اللّهُ بِكَافٍ عَبْدَةٌ ۚ وَيُحَوِّفُونَكَ بِاللّذِينَ مِن دُونِهِ ۚ وَمَن يُضْلِلِ اللّهُ فَمَا لَهُ مِن هُمَادٍ ۞ وَمَن يَهْدِ اللّهُ فَمَا لَهُ مِن مُضِلِ أَلَقُهُ مِعَادٍ اللهِ وَمَن يَهْدِ اللهُ فَمَا لَهُ مِن مُضِلِ أَلَقَهُ مِعَادٍ إِلَى اللهَ مِعَادٍ اللهِ اللهُ مِن مُضِلِ أَلَقُهُ مِعَادٍ إِلَى اللهَ اللهُ مِن مُضِلِ أَلَقُهُ مِعَادٍ فِي النِهَامِ ﴾ [الزمر: ٣٦، ٣٧].

تلك قاعدة كلية استقرائية تجرى مجرى القوانين الراسخة في الكتاب والسنة، ويكفيك منها قوله تعالى: ﴿ إِنَّ وَلِئِي اللَّهُ الَّذِي نَزَّلَ الْكِئَابُ وَهُو يَتَوَلَّى الصَّلِحِينَ ﴿ وَالَّذِينَ تَدْعُونَ مِن مَنا قرر دُونِهِ لَا يَسْتَطِيعُونَ نَصْرَحُمْ وَلا أَنفُسَهُمْ يَصُرُونَ ﴾ [ الأعراف: ١٩٦، ١٩٦]. ومن هنا قرر سبحانه أن سِرَّ وراثة الأرض قَدَرُ ثابت لا يتغير، فجعله في « عباده الصالحين » خاصة! وهو قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ كَتَبْنَكُ فِي الزَّبُورِ مِنْ بَعْدِ الذِّكِرِ أَنَ الْأَرْضَ يَرِثُهَا عِبَادِي الصَّلِحُونَ ﴿ وَلَقَدْ كَتَبْنَكُ فِي النَّبُورِ مِنْ بَعْدِ الذِّكِرِ أَنَ الْأَرْضَ يَرِثُهَا عِبَادِي الصَّلِحُونَ ﴿ وَلَقَدْ كَتَبْنَكُ فِي النَّهُومِ عَلَيدِينَ ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكُ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَلَمِينَ ﴾ وأَلَّهُ المُونَ ﴾ وأنه الأنبوء: ١٠٥ - ١٠٨].

وقوله سبحانه: ﴿ وَعَدَ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنكُمْ وَعَكِمُلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ كَمَا ٱسْتَخْلَفُ ٱلَّذِيكِ مِن قَبْلِهِمْ وَلَيْمَكِّنَنَّ لَهُمْ دِينَهُمُ ٱلَّذِي ٱرْتَضَىٰ لَهُمْ وَلِيُبَدِّلَنَهُمْ مِنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْنًا يَعْبُدُونَنِي لَا يُشْرِكُونِكَ بِي شَيْئًا ۚ وَمَن كَفَرَ بَعْدَ ذَالِكَ فَأُولَٰئِكَ هُمُ ٱلْفَنْسِقُونَ ﴾ [النور: ٥٠]. وقال سبحانه: ﴿ إِنَّهَا وَلِيْكُمُ ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱلَّذِينَ يُقِيمُونَ ٱلصَّلَوْةَ وَيُؤْتُونَ ٱلزَّكُوةَ وَهُمْ رَكِعُونَ ۞ وَمَن يَتُوَلُّ اللَّهَ وَرَسُولُهُ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ فَإِنَّ حِزْبَ ٱللَّهِ هُمُر ٱلْغَلِلْبُونَ ﴾ [ المائدة: ٥٥، ٥٥]. ذلك قَدَرُ اللَّه السابقُ في علم اللَّه، وهو مقتضى قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَامِنُنَا لِعِبَادِنَا ٱلْمُرْسَلِينَ ۞ إِنَّهُمْ لَمُهُ ٱلْمَنْصُورُونَ ۞ وَإِنَّ جُندَنَا لَمُمُ ٱلْعَلِبُونَ ﴾ [ الصافات: ١٧١ - ١٧٣].

ومعنى الولاية هنا: إنما هو راجع إلى تولي الله لمن تولاه؛ أي أن الله - جل علاه - يتخذ هذا الإنسان، أو تلك الدعوة، أو أولئك القوم، من جنده وخاصته، بما رضى عنهم ورضوا عنه، وبما أخلصوا له العبادة والعمل، فعلًا وقصدًا، فتجردوا من كل الأهواء، وتخلصوا من كل الأدواء، ظاهرًا وباطنًا؛ فجعلوا كل شيء للَّه، ولم يجعلوا من أمر الدين والدعوة شيئًا لأنفسهم البتة، فلم يكونوا في ذلك كله إلا لله وبه، لا شبهة ولا شائبة، فإذا صَفَوْا على ذلك أَنْقِيَتْ عليهم محبة اللَّه، وهو مقام الولاية الحق! ودون ذلك ما دونه من مسالك المجاهَدات، ولكنه يسير على من يسره اللَّه له. واليسر فيه يكون على قَدْرِ ما أضمر العبد من الصدق للَّه في طلبه، والتجرد له – جل علاه – في القيام بحقه ومراده. وإنما الموفق من وفقه الله.

وسبيل الولاية بهذا المعنى واضح جدًّا من الآيات الآنفة الذكر. ولنا أن نزيدها بيانًا بحديث الولاية المشهور، وهو المروي في الصحيح عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَيْلِيِّهِ: ﴿ إِنَّ اللَّهَ تَعَالَى قَالَ: ﴿ مَنْ عَادَى لِي وَلِيًّا فَقَدْ آذَنْتُهُ بِالْحَرْبِ! وَمَا تَقَرَّبَ إِلَيَّ عَبْدِي بِشَيْءٍ أَحَبَّ إِلَيَّ مِمَّا افْتَرَضْتُ عَلَيْهِ، وَمَا يَزَالُ عَبْدِي يَتَقَرَّبُ إِلَىَّ بِالنَّوَافِل حَتَّى أَحِبَّهُ، فَإِذَا أَحْبَبْتُهُ كُنْتُ سَمْعَهُ الذِي يَسْمَعُ بِهِ، وَبَصَرَهُ الذِي يُبْصِرُ بِهِ، وَيِلَدُهُ التِي يَيْطِشُ بِهَا، وَرِجْلَهُ التِي يَمْشِي بِهَا، وَإِنْ سَأَلَنِي لَأَعْطِيَنَّهُ، وَلَئِن اسْتَعَاذَنِي لَأُعِيذَنَّهُ! » (١) . ومنه أيضًا قول النبي ﷺ: « كَمْ مِنْ أَشْعَتْ أَغْبَر، ذِي طِمْرَيْنِ، لاَ يُؤْبَهُ لَهُ، لَوْ أَقْسَمَ عَلَى اللَّه لأَبَرَّهُ! » (٢) وهذا المعنى العظيم في الكتاب والسنة كثير.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري.

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي والضياء عن أنس مرفوعًا. وصححه الشيخ الألباني في صحيح الجامع الصغير، حديث رقم: ( ۲۵۷۳ ).

ومن هنا يتبين أن نجاح العمل الإسلامي رهين - أولًا - بمراقبة قصد اللَّه في التفكير والتدبير، ومشروط بتحري مراده تعالى من عباده في علاقتهم به تعالى وبدينه، ثم مراعاة أولويات الشريعة كما عرضتها نصوص القرآن والسنة، قبل أولويات السياسة، وجعل هذه محكومة بتلك في الدعوة والعمل، إلا ما استثناه الدليل، واقتضاه الفقه السليم للدين.

فإذا حصل للصف الإسلامي ذلك على الإجمال، تبينت له قاعدة مهمة جدًّا في فقه الدعوة. هي من القواعد الكبرى في الإسلام وهي: أن تدبير شأن الدعوة في الأرض إنما هو من شؤون الربوبية، لا قيادة للإنسان فيه - على الحقيقة - ولا ريادة وإنما المؤمن فيه جندي من جنود الله، وعبد من عباده! هكذا وصف الله عبادَه في هذا السياق خاصة، كما مر في الآيات السابقة ثم إن آية التدافع الإصلاحي في القرآن تقضى بهذا الأمر قضاءً. قال تعالى: ﴿ وَلَوْلَا دَفْعُ ٱللَّهِ ٱلنَّاسَ بَعْضَهُم بِبَغْضٍ لَفَسَكَتِ ٱلْأَرْضُ وَلَكِنَ ٱللَّهَ ذُو فَضِّلٍ عَلَى ٱلْكَلِّبِينَ ﴾ [ البقرة: ٢٥١]. ويفصلها قوله تعالى:﴿ وَلَوْلَا دَفَّعُ ٱللَّهِ ٱلنَّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضٍ لَمُّكِّمَتْ صَوَامِعُ وَبِيَعٌ وَصَلَوَتُ وَمَسَاجِدُ يُذْكُرُ فِيهَا ٱسْمُ ٱللَّهِ كَثِيرًا ۗ وَلَيَنصُرَنَّ ٱللَّهُ مَن يَنْصُرُهُو ۚ إِنَّ ٱللَّهُ لَقُوبِيُّ عَزِيزٌ ﴾ [ الحج: ١٠ ].

فالفاعل – على المستوى النحوي – في الآيتين معًا واحد، هو: اللَّه ﷺ فالمصدر (دفاع) - أو (دفع) كما في رواية حفص - أضيف إلى فاعله، أي إلى لفظ الجلال: ( اللَّه ) ؛ فعمِلَ عَمَل فِعْلِهِ؛ فاتخذ مفعولًا به، هو: ( الناسَ ) . فالناسُ مُدَافِعُهُمْ ومُدَافَعَهُمْ، كلهم جميعًا في هذا السياق، مفعولٌ به لِقَدَر اللَّه وتدبيره سبحانه، فهو الفاعل للإصلاح والْمُدَبِّرُ لأمره، وما الناس في ذلك إلا عبيد، وإنما غاية أمرهم أنهم مبتلون في هذا الشأن بكسبهم: ما بين عَبْدِ جندي لله، وما بين عبدٍ متمرد على الله.

هكذا قرر القرآن أمر الدعوة إلى الله والجهاد في سبيله، وهكذا شاهده الأنبياء والصديقون، وهكذا عاشوه!

ولنا أن نتأمل ذلك بوضوح في قصص القرآن الكريم. ومن أبلغ نماذجه في الكتاب

مَشَاهِدُ ومواقفُ من قصة موسى الطِّيكِم، التي تتضمن من القواعد الدعوية حِكَمًا بالغة. وإليك البيان:

إن أول أمر يستوقف الدارس في قصة موسى التَلْيَيْنُ، هو: حضور « ثنائية الغيب والشهادة » في تدبير أمر الدعوة إلى اللُّه! ذلك أن اللُّه جلُّ علاه يقرر حقائقها بصيغة الماضي الدال - في القرآن - على مُضي الأمرِ القَدَرِي، والمكتوب القضائي؛ بما قضاه اللَّه وقدَّره منذ الأزل – سبحانه جل علاه كما ينبغي لجلال وجهه وعظيم سلطانه – لأن ذلك من خواص ربوبيته تعالى، فقص علينا سبحانه الترتيب الإلهي الحكيم، والتدبير الرباني العظيم، لشأن الدعوة وإصلاح الأرض، مِن بعد ما ملأها فرعونُ وملؤه فسادًا، فجاء الترتيب لذلك من قبل ميلاد موسى نفسه؛ حيث هيأ الحق سبحانه خريطة الإصلاح كاملة، ثم بعث رسوله في بني إسرائيل عبدًا منفذًا لقضاء اللُّه وقدره، على سبيل الابتلاء له ولقومه، ولفرعون وملئه، بهذا الأمر العظيم؛ فتنزلت الأحداث بعد ذلك تترى على الأرض، حدثًا حدثًا، على مقتضى تدبير اللَّه وحكمته، فخريطة القصة الدعوية كلها مرسومة في السماء، محسومة في عالم الغيب. والمؤمن الناظر بعين اللَّه يرى هذه الحقيقة، وإن لم ير تفاصيلها، ويشاهد أن قيادة الشأن الدعوي والتدافع الإصلاحي هي في السماء، وأن عالم الغيب هو المتحكم في عالم الشهادة والعكس غير صحيح؛ ولذلك فمهما يكن للواقع من إكراهات - لا يجوز إهمالها - فالداعية مع ذلك يحاول بما آتاه اللَّه من إيمان وعلم باللَّه وشريعته؛ أن ينظر في مراد السماء وما يقتضيه من إكراهات الأرض، فكما أن للأرض ضروراتها فللسماء أيضًا قضاؤها وقدرها، ومن لم يراع هذه الثنائية الإيمانية في تدبير الشأن الدعوي تخبط كثيرًا في السير، وضل عنه باب الخروج من المضايق، إلا ما شاء الله.

وإليك الآن طرفًا من قصة موسى الطِّينين، فيها بيان كيف أن اللَّه جلَّ علاه قد هيأ كل شيء من أمر قصته ودعوته قبل بعثته حتى إذا جاء الإِبَّانُ نزَّل تعالى وقائعَها مُنَجَّمَةً ومُفَرَّقَةً على مُكْثِ، تمامًا كما نَزَّلَ آياتِ القرآن مفرقةً على مُكْثٍ بترتيبٍ رباني متسلسل عجيب! وذلك في قول سبحانه لنبيه موسى الطُّنِين: ﴿ وَلَقَدْ مَنَنَّا عَلَيْكَ

مَرَّةً أُخْرَىٰ ۞ إِذْ أَوْحَيْنَا إِلَىٰ أُمِّكَ مَا يُوحَىٰ ۞ أَنِ ٱقْذِفِيهِ فِي ٱلتَّابُوتِ فَٱقْذِفِيهِ فِي ٱلْيَرِّ فَلْيُلْقِهِ ٱلْيَتُمْ بِٱلسَّاحِلِ يَأْخُذُهُ عَدُوٌّ لِي وَعَدُوُّ لَكُمْ وَٱلْقَيْتُ عَلَيْكَ مَحَبَّةً مِّنِي وَلِنُصْنَعَ عَلَى عَيْنِيٓ ۞ إِذْ تَمْشِيَّ أُخْتُكَ فَنَقُولُ هَلَ أَدُلُّكُو عَلَى مَن يَكْفُلُهُ ۚ فَرَجَعْنَكَ إِلَىٰٓ أُمِّكَ كَىٰ نَقَرَّ عَيْنُهَا وَلَا تَحَزَّنَّ وَقَنَلْتَ نَفْسًا فَنَجَّيْنَكَ مِنَ ٱلْغَمِّ وَفَلَنَّكَ فَنُونَا ۚ فَلَهِثْتَ سِنِينَ فِيٓ أَهْلِ مَذَيَّنَ ثُمَّ جِئْتَ عَلَى قَدَرٍ يَنْمُوسَىٰ ﴾ [ طه: ٣٧ - ٤٠ ]. نعم، هكذا يتسلسل هذا الترتيب الرباني العجيب مرحلةً مرحلةً، كما رأيت، لينتهي إلى قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ جِثْتَ عَلَىٰ قَدَرٍ يَكُوسَىٰ ﴾ نعم، ( عَلَى قَدَرِ! ) لا صدفة ولا عشوائية! بل هو قَدَرٌ مرسوم وقضاءٌ محسوم، وكل ذلك من فعل اللَّه، ومن فعل اللَّه وحده دون سواه؛ لأن الشأن الدعوي إنما يخصه وحده، سواء في أنبيائه أو في أوليائه؛ إذْ هذا الشأن يكون فيه: « العلماء ورثة الأنبياء! » (١) فكل شيء من ذلك إنما يُصْنَعُ على عين اللَّه في عالَم الغيب ابتداءً، وهو قوله تعالى في السياق القرآني المذكور: ﴿ وَلِنُصْنَعَ عَلَىٰ عَيْنِيٓ ﴾.

ومن ثُمَّ قرر باقي القصة على نفس المنهج القَدَرِيِّ، بما يصرح تصريحًا واضحًا لا لبس فيه ولا غبش، بالقيادة الربانية المباشرة للأمر الدعوي. فاقرأ وتدبر: ﴿ وَأَصْطَنَعْتُكَ لِنَفْسِي ۞ ٱذْهَبَ أَنتَ وَٱخُوكَ بِتَايَنتِي وَلَا نَنِيَا فِي ذِكْرِي ۞ ٱذْهَبَاۤ إِلَى فِرْعَوْنَ إِنَّهُۥ طَغَىٰ ۞ فَقُولَا لَهُ قَوْلًا لَّنِنَا لَّعَلَّمُ يَتَذَكَّرُ أَوْ يَغْشَىٰ ﴿ قَالَا رَبَّنَآ إِنَّنَا نَخَافُ أَن يَفْرُطَ عَلَيْنَآ أَوْ أَن يَطْغَىٰ ﴿ قَالَ لَا تَخَافَا إِنَّنِي مَعَكُما آلَسَمَعُ وَأَرَكُ ﴾ [طه: ٤١ - ٤٦].

وعليه؛ فإن موسى الطَّيْكِيرٌ من بعد ما شاهد من معية اللَّه تعالى ما شاهد، وتحقق من أنه تعالى هو وحده الفاعل في كل شيء، وإنما موسى عبدٌ مأمورٌ منفذٌ، كان له من اليقين النبوي ما قطع دابر الخوف في نفسه، وطرد حرج التردد من قلبه، وظهر ذلك جليًا في أشد المواقف وأحرجها من قصته. ففي أواخر الأحداث من مطاردة جيش فرعون لموسى وقومه قال تعالى: ﴿ فَلَمَّا تَرْبَهَا ٱلْجَمْعَانِ قَالَ أَصْحَابُ مُوسَىٰ إِنَّا لَمُذَرَّكُونَ ۞ قَالَ كَلَّ إِنَّ مَعِيَ رَبِّي سَيَهْدِينِ ۞ فَأَوْحَيْنَا إِلَى مُوسَىٰ أَنِ ٱضْرِب بِعَصَاكَ ٱلْبَحَرُّ فَٱنفَلَقَ فَكَانَ كُلُّ فِرْقِ كَٱلطُّودِ ٱلْعَظِيمِ ۞ وَأَزْلَفْنَا ثُمَّ ٱلْآخَرِينَ ۞ وَأَبَحَيْنَا مُوسَىٰ وَمَن مَّعَلَهُ أَجْمَعِينَ ۞ ثُمَّ أَغْرَقْنَا ٱلْآخَرِينَ ۞ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَاَيَةٌ وَمَا كَانَ ٱكْثَرُهُم تُمْوْمِنِينَ ۞ وَإِنَّ

<sup>(</sup>١) جزء حديث أخرجه أحمد والأربعة وابن حبان، وصححه الألباني في صحيح الجامع: ( ٦٢٩٧ ).

رَبُّكَ لَمْقُ ٱلْعَزِيزُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ [ الشعراء: ٦١ - ٦٨ ]. هكذا قررها موسى الطَّيْكِيْ: ﴿ كُلَّأَ إِنَّ مَعِيَ رَبِّي سَيَهْدِينِ ﴾ مبينًا ضرورة استحضار ثنائية الغيب والشهادة في تدبير الشأن الدعوي بما فصَّلْنَا وبَيَّنا.

وهو عين ما سلكه محمد رسول اللَّه ﷺ في قصته وفي تربيته لأصحابه؛ وذلك على أكمل ما يكون المثال، لمن تدبر قصته في القرآن، ودرس مراحلها وترتيب وقائعها في سيرته، عليه أطيب الصلاة والسلام. ويكفيك من تقرير هذه القاعدة في سيرته عليه وهو في أشد مراحل محنته، وقد اشتد البلاء بأصحابه المستضعفين آنئذ في مكة - الحديث الصحيح الذي يرويه الصحابي الجليل خباب بن الأرت عليه، قال: « شكونا إلى رسول الله عليه عليه وهو متوسدٌ بُرْدَةً له في ظل الكعبة، فقلنا: ألاً تستنصر لنا؟ ألا تدعو لنا؟ فقال: « قد كان مَنْ قبلكم يُؤْخَذُ الرجلُ، فَيُحْفَرُ له في الأرض، فَيُجْعَلُ فيها، فَيُجَاءُ بالمنشار فيوضع على رأسه، فَيُجْعَلُ نصفين! ويُمشط بأمشاط الحديد ما دون لحمه وعظمه! فما يصده ذلك عن دينه! والله ليتمن هذا الأمر؛ حتى يسير الراكب من صنعاء إلى حضرموت، لا يخاف إلا اللَّه والذئبَ على غنمه! ولكنكم تستعجلون! » (١).

وغير ما مرة كشف النبي عَلِيلِهِ لأصحابه مآل دعوته كما هو ثابت في سيرته الصحيحة وما سوف يحققونه من نصر، وما سوف تمتد إليه خيولهم من فتوح، فقد وَعَدَ أصحابَه امتداد سلطانِ الإسلام؛ ليستوعب ما بين مشارق الأرض ومغاربها، حتى يشمل كنوز الفرس والروم، قال لهم ذلك وهم يعانون آنئذ من الخوف والجوع، في ضيق الحصار الشديد على المدينة من غزوة الخندق.

ومثل هذا في السيرة النبوية الصحيحة كثير... والعجيب أنه عِيْلِيَّةٍ لا يذكره لهم غالبًا إلا وهم في أشد مضايق الابتلاء والاستضعاف! وذلك ربطًا لهم ولدعوتهم بثنائية الغيب والشهادة في تدبير الشأن الدعوي، واستنادًا إلى الله - جلُّ وعلا -وتوكلًا حقيقيًا عليه، وتجردًا من كل حول وقوة؛ مما قد يوقع الداعية في العُجْبِ والغرور؛ فيحبط عمله، وترتفع عنه ولاية الله ثم يكون من الخاسرين دينًا، ومن المهزومين دنيا! والعياذ بالله!

<sup>(</sup>١) رواه البخاري.

## تمهيد: المقدمة الخامسة | ١٥

وما أفسد العمل الإسلامي شيء، ولا أخرجه عن مقاصده التعبدية، لدى كثير من الجماعات والتنظيمات؛ بما رفع ولاية الله عنه - تسديدًا وتأييدًا ونصرةً - مِثْلُ إفساد أصحابه له؛ بالحرص على تحقيق الذوات واستعراض العضلات.

\* \* \*



والذي يظن - بعد ذلك - أننا بهذا المنهج سنقاطع السياسة، فهو يعاني من مشكلة في مفهوم « الدين » إن الدين - بما هو خضوع لله رب العالمين - يتضمن تصورات ومواقف سياسية في كل شيء؛ من أصوله إلى أدق فروعه! فأن « تشهد أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله » سياسة، وأن تسجد لله، ولله وحده، سياسة، وأن تستجيب لنداء المؤذن كل فجر سياسة، إن السياسة سارية في الدين ( سريان السمن في الحليب ) على حد تعبير المغاربة. لكن تجريد قضاياها في العمل الدعوي وعرضها على أنها هي الدين، أو على أنها عمود الدين، انحراف عن منهج الدين وهو ما سميناه من قبل بالتضخم السياسي (١).

إننا نسعى بهذا المنهاج الفطري إلى إنتاج سياسة تسوس السياسة ولا تشتغل بالسياسة أو بتعبير المناطقة: سياسة حاضرة « بالقوة » في كل شيء، وإن لم تحضر « بالفعل » في كل شيء وبذلك تكون – بإذن الله – موجهة لكل شيء ومعناه أن علينا أن نصنع السياسة بصناعة الدين؛ لا أن نصنع الدين بصناعة السياسة، كما تفعله كثير من الحركات الإسلامية اليوم! وبين المعنيين فرق كبير، بل هي معادلة ذات طرفين، مقتضاها: أن الدين في الطرف الأول أصل والسياسة فرع، وهو في الطرف الثاني فرع والسياسة أصل! كما أنه في الطرف الأول مصدر إنتاج حاكم؛ فيكون له الأثر البالغ في منتوجه على موازينه الشرعية ومقاصده التعبدية، بينما هو في الطرف الثاني مجرد منتوج محكوم، خاضع لضرورات الفعل السياسي وأهوائه.

<sup>(</sup>١) البيان الدعوي والتضخم السياسي للمؤلف.

ولذلك ما له من آثار على المستوى التصوري والتربوي لأبناء العمل الإسلامي ودعاته على السواء؛ سلبًا أو إيجابًا على حسب موقعهم من المعادلة المذكورة.

وهذا التصور للمسألة السياسية في العمل الإسلامي ليس ضربًا من التنظير الطوباوي أو التوهم الخيالي، بل هو عين الفعل النبوي في بناء دعوة الإسلام، ثم هو تجربة وقعت بالفعل في التاريخ المعاصر للعمل الإسلامي. حيث كانت لها نتائج دعوية متميزة في مشروع تجديد الدين في المجتمع، وآثار واضحة في إرساء التوازن السياسي بأوطانها لصالح الدين وأهله، في سياق مشروع دعوي متدرج على موازين الأولويات الشرعية، ولم يكن هذا المنهج حكرًا على جماعة بعينها في العالم الإسلامي، ولا على تيار إسلامي معين بمفرده، بل قد اشترك فيه أكثر من مدرسة وتيار، وإن كان ذلك على اختلاف بينها في مراتب التحقق من منهجه وقواعده.

وليس معنى هذا أننا سننقل تجربة هذا الاتجاه أو ذاك، أو أننا سنستورد هذا ( السيناريو ) أو ذاك، كلا قطعًا؛ لأنه ببساطة ( لا يمكنك أن تسبح في النهر مرتين ) كما قال الحكماء. وإنما نورد التجارب مورد القصص للاستئناس والاعتبار، واكتشاف سنن اللَّه في أسرار التحولات الإنسانية والاجتماعية، على ما دلنا عليه القرآن الكريم والسنة النبوية، وللقصص في القرآن أثر عظيم في الدلالة على سنن التاريخ وقوانين العمران البشري.

ذلك هو منهج القرآن، وتلك هي طبيعة الدعوة النبوية، كما تواترت سننُها في كتب الحديث والسِّير، ثم تلك هي طبيعة الدين في كلياته وأصوله. وما ينبغي أن تكون أصول الدعوة إليه إلا على موازينه، لا على موازين غيره من الأدبيات الدخيلة، والمقاييس الأرضية المستوردة!

ومن هنا؛ فإنه لا ينبغي أن نضرب بكل مكتسبات العمل الإسلامي المعاصر عرض الحائط، كلا، فهذا إنما هو جهل أو غرور! بل لا بد من الاستفادة من كل مكتسباته الإيجابية في بعثة التجديد المقبلة عند العودة به إلى فطرته وأصالته. ولا ينبغي أن تستثني من ذلك تجربة أو جماعة أو تيار. بل كل طائفة إسلامية عندها من الحق كما عندها من الباطل على قدر بعدها أو قربها من موازين الشريعة وأولويات الدين وقواعده. وصحيح أن الرجوع إلى نصوص الكتاب والسنة فيه الغنية

والكفاية، لكن القرآن علمنا أن التجربة الواقعية مهمة جدًّا في تمحيص الدعوة؛ لما تتيحه للمراقب الحصيف من النظر في طبيعة النجاح والإخفاق، عند تحقيق مناط المفاهيم والأحكام، في مجال الدين عمومًا ومجال الدعوة إليه خصوصًا؛ ولهذا قص الله القصص في القرآن: ﴿ لَقَدْ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لِلْأُولِي ٱلْأَلْبَابُ مَا كَانَ حَدِيثًا يُفْتَرَكُ وَلَكِن تَصْدِيقَ ٱلَّذِي بَيْنَ يَكَذَيْهِ وَتَفْصِيلَ كُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ﴾ [ يوسف: ١١١ ]. ولا شك أن تجارب الحركات الإسلامية المعاصرة هي من « قصص » هذا العصر، فلا يضرب عن كسبها إلا جاهل بسنن الله في التاريخ. والناظر في كسب العمل الإسلامي المعاصر يستطيع تصنيفه - باعتبار آخر - إلى ثلاثة أصناف على الإجمال، كل صنف منها اختص بجانب إيجابي في الدين والدعوة، وبرز فيه حتى كانت له فيه الريادة والإمامة، بينما ضعف في جوانب أخرى، ضعفًا أدى به في بعض الأحيان إلى الاختلال.

والأصناف الثلاثة للعمل الإسلامي المعاصر هي: المدرسة السلفية العلمية، والمدرسة الحركية التنظيمية الإصلاحية، ثم المدرسة الدعوية ذات الطابع التربوي الصرف. والاستفادة من ذلك كله في سياق تجديد الدين على موازين الفطرة، مما قرره الكتاب والسنة، راجع – في نظرنا – إلى الإمكانات التالية:

أولاً: الاستفادة من الإيجابيات التي حققتها المدرسة السلفية العلمية في مجال تصحيح المفاهيم العقدية، وتصفيتها من الشركيات والخرافيات، وما أنجزته من مجهود مشكور في مجال التحقيقات الحديثية، مما كان له أكبر الأثر في تصفية التراث الإسلامي على العموم.

ثانيًا: الاستفادة من إيجابيات المجهود الفكري في مجال الدراسات الواقعية والسياسية، مما أنجزه مفكرو الحركة الإسلامية الحديثة في العالم الإسلامي، وما أسهموا به من تحليل لمعطيات الواقع العالمي والإقليمي، ولما يتهدده من أخطار وأضرار؛ بما أنتج منهجًا متميزًا لفقه الواقع، مما لا مناص عنه للداعية في سياق تحقيق مناط الأحكام الدعوية، ومما يعتبر الإعراض عنه ضربًا من الجهل بطبيعة الدين، من حيث نزل؛ ليتحقق في إطار الزمان والمكان، وليجري على موازين العادات في سنن التاريخ، وما تقتضيه ضرورات الواقع البشري.

ثالثًا: الاستفادة من التجارب التربوية الناجحة، التي حققها التيار التربوي الروحي، في كلِّ من جماعة الدعوة والتبيلغ، ذات الطابع الفطري البسيط، وجماعة النور التركية ذات الطابع القرآني العميق، التي أسسها مجدد الدين ببلاد الأناضول الأستاذ بديع الزمان سعيد النورسي كَثَلَثْهُ، وطورها خَلَفُهُ الداعية الحكيم الأستاذ فتح الله كولن.

وكما نعلم أنَّ لكل مذهبِ عُقَلاءَهُ وحُكَمَاءَهُ، فإننا نعلم أيضًا أنَّ لكل مذهب سُفَهَاءَهُ ودهْمَاءَهُ! وكما نعلم أيضًا أن لكل مذهب إيجابياتِه وإشراقاتِه، فإننا نعلم أيضًا أن لكل مذهب سلبياته وشَطَحَاته! وإنما الحكَمُ في ذلك جميعه كتابُ اللَّه وسنةُ رسوله ﷺ ومقتضيات أصول العلم وقواعده المستنبطة منهما.

ولذلك فإننا نكرر ونقرر - مرة أخرى - أن استفادة الدعاة من التجارب الدعوية المختلفة، لا ينبغي أن تكون على سبيل النقل الحرفي لصيغها، فإنما هي من الناحية التاريخية « قَصَصٌ » للاعتبار. وإلا فلكل بلد خصائصه التي يكون إهمالها ضربًا من الجهل بطبيعة الدين نفسه وقد رأينا في « قَصَصِهِمْ » عِبَرًا من الفشل والنجاح في أمر الدين والدعوة، وحِكَمًا بالغة، مما تشد إلى مثله الرحال.

وبعد هذا وذاك؛ فنحن نرى بناءً على استقراء واقع الحركات الإسلامية، وطبيعة الأزمة الإسلامية الحالية، في محنتها وفتنتها معًا - أن العالم الإسلامي مُقْبِلٌ - بحول اللَّه - على « بِعْثَةِ تَجْدِيدِ للدين » جديدة كما سنوضحه مفصلًا بحول اللَّه بهذه الورقات. بعثة تجديد تستوعب التراث الحركي والدعوي الإسلامي المعاصر، ثم تتجاوزه إلى استيعاب آفاق المستقبل بحول اللَّه، على ما تقتضيه التغيرات العالمية الجديدة، مسترشدة بهدي القرآن، وببياناته النبوية في الشأن الدعوي. « بعثة تجديد » نرى أن معالمها بدأت تظهر بالفعل على أرض الواقع، في عدة أماكن من العالم الإسلامي، لكنها لم تكتمل صورتها بعد. وهذا الكتاب إنما هو إسهام من جانبنا -على ما يسَّره اللَّه - في البناء النظري والتطبيقي لبعض معالمها. واللَّه الموفق للخير والهادي إليه.



ومن هنا فإن مشروعنا هذا قائم على ثلاث مجموعات من التصانيف، جعلنا أغلبها ضمن سلسلتنا الدعوية: ( من القرآن إلى العمران ).

المجموعة الأولى: في منهج تجديد العلم ومفهوم العالم، وقد أصدرنا في ذلك كتاب ( أبجديات البحث في العلوم الشرعية: محاولة في التأصيل المنهجي ) ؟ ورسالة ( مفهوم العالميَّةِ من الكتاب إلى الربانية ) ؟ وذلك لأن المشروع الدعوي رهين بوجود العلماء المجددين أولاً؟ إذ هم مناط بعثة التجديد، كما تنص عليه نصوص القرآن والأحاديث النبوية المستفيضة. مما بين ( التأصيل والتأهيل ) . التأصيل رهين بتأسيس مدرسة علمية شرعية، تجمع ما بين ( التأصيل والتأهيل ) . التأصيل الذي يعيد إنتاج « الفقه في الدين » بمعناه الشمولي الأصيل، ويجدد مناهج البحث في التراث الإسلامي؛ بما يجدد حركة الاجتهاد، ويجدد حركة تداول النص الشرعي بمنهج فقهي راشد، لا حرفانية فيه ولا تسيب، والتأهيل الذي يُخَرِّجُ الطاقات العلمية الواعدة، ويُكوِّنُ الملكاتِ الاستنباطية الراشدة، ويدفع بها إلى آفاق الاجتهاد والتجديد؛ لبناء صرح الأمة العلمي في منهج فقه الدين وتنزيله.

المجموعة الثانية: في التأصيل النظري للعمل الدعوي، وهي راجعة إلى بيان طبيعة المنهاج الفطري، القائم أساسًا على منهج التلقي التربوي للقرآن الكريم، وعلى التداول الاجتماعي لآياته ومفاهيمه. ويمثلها هذا الكتاب الذي بين يديك أساسًا. أعني كتاب (الفطرية)، إضافة لما سبق أن أصدرناه في نفس الاتجاه من الكتب الممهدة له، مثل كتاب (التوحيد والوساطة في التربية الدعوية)، و (بلاغ الرسالة القرآنية).

المجموعة الثالثة: في مجالس القرآن وتَلَقِّي رسالاتِه، وهو العمود الفقري لمشروعنا الدعوي على المستوى التطبيقي خاصة. وقد أصدرنا فيه رسالة ( مجالس القرآن )، التي ترمي إلى محاولة بيان المنهج العملي لتدارس القرآن الكريم وتدبره، وطريقة بناء مجالسه، ومنهج تداوله على المستوى الاجتماعي. والعزم بحول الله معقود على جعل ذلك الكتيب مقدمة لدراسات تطبيقية في كتاب الله، ذات طابع تربوي، تقوم على مدارسة السور والآيات على « وحدات » أو حلقات، كل وحدة أو حلقة تشكل « مَجْلِسًا قُرْآنِيًّا » متكاملًا، وذلك على حسب ما يستوعبه المجلس الواحد من قضايا، في ظرف زمني قريب، لا إفراط فيه ولا تفريط، مما تطيقه طبائع النفوس، مع تيسير طريقة التدبر للآيات، بصورة تربوية تعليمية، واستخراج ما تيسر استخراجه مما تتضمنه من هُدَى قرآني، ثم بيان مسلك التزكية والتخلق بالحقائق الإيمانية المتلقاة من الآيات المدروسة عند نهاية كل « مجلس ».

ونحسب أن هذا المشروع بهذه الصورة المدرسية التعليمية، هو مما لم تتناوله كتب التفسير، وما تزال المكتبة القرآنية تعانى من فراغ في هذا الشأن خاصة. أما العمل فهو من الناحية المنهجية عين مجالس القرآن النبوية، وهو عين ما تواتر الخبر به عن مجالس أصحاب رسول الله مع أتباعهم، بعد تفرقهم في الأمصار للدعوة والجهاد. كما بيناه في محله. (١) وإنما نحن في هذا مقتدون متبعون. ﴿ أُوَلَيِّكَ ٱلَّذِينَ هَدَى ٱللَّهُ فَبِهُ دَعْهُمُ أَقْتَدِةً ﴾ [ الأنعام: ٩٠ ].

ولا شك أن كثيرًا من كتب التفسير تتضمن من بيانات الهدي القرآني الشيء الكثير، لكنها تحتاج إلى أهل العلم والاختصاص الشرعي لاستخراجها والكشف عن وجهها. يَيْدَ أَن الغاية من هذا المشروع إنما هو عرض ذلك واضحًا مفصَّلًا، بصورة مدرسية تربوية بنائية، ومرتبًا عبر رسائل بينة، سهلة التلقي للمتلقين، من غير المختصين بالشريعة أساسًا؛ قصد تعميم الاستفادة من كتاب الله جلّ علاه، على مستوى إصلاح النفس والمجتمع؛ تحقيقًا لمناط آية وظائف النبوة: ﴿ لَقَدْ مَنَّ ٱللَّهُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِنْ أَنفُسِهِمْ يَتْلُوا عَلَيْهِمْ ءَايَتِهِ، وَيُزَكِيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِئلَب وَٱلْحِكْمَةُ وَإِن كَانُوا مِن قَبْلُ لَفِي ضَلَلٍ مُّبِينٍ ﴾ [ آل عمران: ١٦٤].

<sup>(</sup>١) ن. ذلك مفصلًا في كتيب مجالس القرآن: (٢٩)، وفي بلاغ الرسالة القرآنية: (١٢٦).

والفكرة الرئيسة من كل ذلك هي قضية ( التلقي ) لرسالات القرآن؛ من حيث تضمنها لهدى اللَّه جل علاه؛ لأننا نحسب أن أكبر طعنة وُجِّهت للعالم الإسلامي في هذا العصر، هي نجاح العدو في فصل الأمة عن كتاب ربها: القرآن العظيم فنشأت أجيال بعد ذلك من المسلمين - مع الأسف الشديد - لا تعرف القرآن إلا توهمًا وتخرصًا! بل نشأ منها من يعاديه ويحاربه!

والعودة إليه لا تكون بمجرد تشجيع حفظه واستظهاره فحسب؛ وهو عمل عظيم وجليل بلا شك، ويصب فيما نحن فيه ويخدمه، ولكن - قبل ذلك وبعده - تكون بتجديد شيء أساس في الأمة، هو ما عبرنا عنه بـ « التلقي » لِهُدَاهُ، بمعنى التلقي لحقائقه الإيمانية، ومفاهيمه التربوية، وصفاته الخُلُقية، وأحكامه الشرعية، وذلك استفادة من عدة آيات قرآنية، وأحاديث نبوية صحيحة، من مثل قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّكَ لَنُلُقَى ٱلْقُرْءَاتَ مِن لَدُنْ حَكِيمٍ عَلِيمٍ ﴾ [النمل: ٦]. وقوله سبحانه: ﴿ إِنَّا سَنُلْقِي عَلَيْكَ قَوْلًا ثَقِيلًا ﴾ [ المزمل: ٥ ]. ثم استقراء لمنهج النبي ﷺ في التعامل مع القرآن هو وصحبه الكرام. كما بيناه مفصَّلًا ومؤصَّلًا بأدلته من قبل، وكما سنبينه بهذه الورقات بحول الله (١).

وهذا لا يكون إلا بالرجوع إلى منهج القرآن نفسه في عرض قضايا القرآن، ومنهج الرسول ﷺ في تلقيه عن اللَّه، ومنهج أصحابه – رضوان اللَّه عنهم – في تلقيهم عن رسول الله، وهو منهج واحد ثابت، لكن له تجليات على حسب مقام المتلقِّي وهو أمر مسطور في الكتاب، لا يحتاج إلا إلى استخراج، وهو ما يحاوله هذا المشروع بحول الله.

والتلاوة للآيات التي مارسها النبي عَلِيْتُهُ إنما كانت بمنهج التلقي؛ ولذلك كانت أهم وظائف النبوة الكبرى غايةً ووسيلةً، فوردت مقصودة لذاتها ولغيرها في سياق بيان وسائل الإصلاح الدعوي ومقاصده في الإسلام. كما هو واضح بَيِّنٌ في آية الوظائف النبوية المذكورة من قبل: ﴿ لَقَدْ مَنَّ ٱللَّهُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْ أَنفُسِهِمْ يَتْلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَنتِهِ. ﴾ الآية [آل عمران: ١٦٤]. بل ربما ذُكرت التلاوة في المجال الدعوي مفردة بذاتها على أنها أساس الدعوة في الإسلام! وعلى أنها الوظيفة الأم للبلاغ

<sup>(</sup>١) هو في الرسائل التالية: مجالس القرآن، وبلاغ الرسالة القرآنية، وميثاق العهد.

النبوي، وهو ما ورد في كتاب الله في أكثر من موطن، ويكفيك منه خاتمة سورة النمل، من قوله تعالى على لسان رسوله على مقررًا منهجه الدعوي بأسلوب الحصر المانع: ﴿ إِنَّمَا أَمُرتُ أَنَ أَعَبُدَ رَبَ هَمَاذِهِ الْبَلَدَةِ اللَّذِي حَرَّمَهَا وَلَهُ كُلُ شَيْءٌ وَأُمِرتُ أَنَ أَعْبُدَ رَبَ هَمَاذِهِ الْبَلَدَةِ اللَّذِي حَرَّمَهَا وَلَهُ كُلُ شَيْءٌ وَأُمِرتُ أَنَ أَكُونَ مِنَ الْمُسْلِمِينَ ﴿ وَأَنَ أَتَلُوا الْقُرْءَانُ فَمَنِ الْهَتَدَىٰ فَإِنَّمَا يَهْتَدِي لِنَفْسِهِ وَمَن ضَلَّ فَقُلَ إِنَّمَا أَكُونَ مِنَ الْمُسْلِمِينَ ﴿ وَقُلِ الْمَتَدُ لِلَّهِ سَيُرِيكُمُ مَا يَلْكِيهِ فَعَرْفُونَهُم وَمَا رَبُّكَ بِغَلِهِ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ أَنُا مِن المُنذِينَ ﴿ وَمَن ضَلَّ فَقُلُ إِنَّمَا اللَّهُ مِن اللَّهُ وَمَا رَبُّكَ بِعَلِهُ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ أَنا الله الله الله الله الله من غير المسلمين وقي قلوب المسلمين وفي قلوب المسلمين وفي قلوب من غير المسلمين وتلك هي فكرة مجالس القرآن الكريم.

والآيات لمن تدبرها جامعة مانعة لما نحن فيه.

ونحن نؤمن يقينًا أن هذا المنهاج القرآني الفطري في التعامل مع القرآن المجيد، إذا تم تعميمه ( تِلاَوةً وتَوْكِيَةً وتَعْلِيمًا ) على مقتضى الوظائف الثلاث للنبوة، وما يتفرع عنها من وسائل وبرامج، كان كفيلًا بإعادة تجديد دين الأمة بصورة شاملة، سواء في ذلك ما يصلحها في ذاتها لذاتها، وما يجعلها تسترجع دورها الحضاري العالمي، وموقعها الريادي القيادي، شهادةً على الناس أجمعين؛ دِينًا وشَوْكَةً، واجتماعًا وسياسةً، واقتصادًا وعمرانًا! ﴿ وَاللَّهُ عَالِبٌ عَلَىٰ أَمْرِهِ وَلَكِنَ أَكَنَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [يوسف: ٢١].

ذلك، وما التوفيق إلا باللَّه.

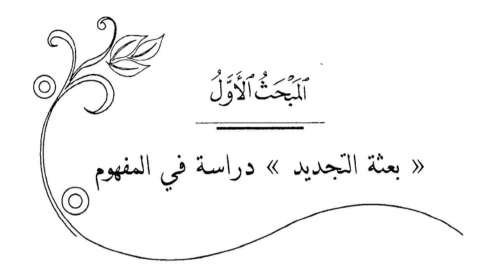


## • وفيه مبحثان:

ٱلْمَبْحَثُ ٱلْأَوَّلُ : « بعثة التجديد » دراسة في المفهوم.

ٱلْمَبَّحَثُ ٱلثَّابِينِ : الفطرية نقلة نوعية ، من الحركة الإسلامية

إلى دعوة الإسلام.



يرد مفهوم ( البعث ) في القرآن والسنة بمعنيين اثنين:

الأول: هو بمعنى إحياء الموات، كما في قوله ﷺ ﴿ فَأَمَاتُهُ اللَّهُ مِأْنُهُ عَامِ ثُمَّ بَعَثُهُ ﴾ [البغرة: ٢٥٩]. وقوله سبحانه: ﴿ وَأَقَسَمُواْ بِاللَّهِ جَهَدَ أَيْمَنِهِمْ لَا يَبْعَثُ اللَّهُ مَن يَمُوثُ بَلَىٰ وَعُدًا عَلَيْهِ حَقًا وَلَاكِنَّ أَكُثُرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [النحل: ٣٨]. وقوله يَمُوثُ بَلَىٰ وَعُدًا عَلَيْهِ حَقًا وَلَاكِنَّ أَكُثُرُ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [النحل: ٣٨]. وقوله أيضًا: ﴿ وَأَنَّ السَّاعَةُ ءَاتِيهُ لَا رَبِّ فِيهَا وَأَنَ اللّهَ يَبْعَثُ مَن فِي ٱلْقُبُورِ ﴾ [الحج: ٧]... إلخ، فالبعث هنا فعل قدري تكويني يرجع إلى إرادة الله - جلَّ وعلا - بإحياء الميت، وتجديد الحياة فيه؛ ليخرج من عالم الفناء إلى عالم البقاء، أو من دائرة العدم إلى دائرة الوجود.

ولا يكون البعث - بهذا المعنى - إلا بعد حياة سابقة يعقبها موت؛ لما لمعنى (البعث) من دلالة على إعادة الحياة إلى من فقدها، وليس بمعنى نفخ الحياة ابتداء، فهذا إنما هو (خلق).

وأما البعث فهو: ( إعادة خلق ) ، كما هو مفهوم من النصوص السابقة، وفي قول اللّه أيضًا، في حق يحيى الطّيكان: ﴿ وَسَلَامٌ عَلَيْهِ يَوْمَ وُلِدَ وَيَوْمَ يَمُوتُ وَيَوْمَ يُبْعَثُ حَيَّا ﴾ [ مريم: ١٥ ].

وأما المعنى الثاني لمفهوم ( البعث ) فيرجع إلى معنى ( الإرسال ) . وهو: تكليف الرسل بوظيفة البلاغ. كما في قوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ رَبُّكَ مُهْلِكَ ٱلْقُرَىٰ حَتَّى يَبْعَثَ الرسل بوظيفة البلاغ. كما في قوله تعالى: ﴿ وَمَا كُنَا مُعَذِينِ وَقُوله سبحانه: ﴿ وَمَا كُنَا مُعَذِينِ اللَّهِ مَا كُنَا مُعَذِينِ اللَّهِ مَا كُنَا مُعَذِينِ اللَّهِ اللَّهِ مَا كُنَا مُعَذِينِ اللَّهِ اللَّهِ مَا كُنَا مُعَذِينِ اللَّهُ اللَّ

حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولًا ﴾ [ الإسراء: ١٥ ]. وقوله جل وعلا: ﴿ ثُمَّ بَعَثْنَا مِنْ بَعْدِهِم مُوسَىٰ بِئَايَكَتِنَآ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ وَمُلَإِيْهِء ﴾ [الأعراف: ١٠٣]. ونحو هذا وذاك في القرآن كثير.

فالبعث: هنا يرجع إلى معنى تكليفي، وأمر تشريعي تعبدي، بينما هو في الأول راجع إلى أمر قَدَرِي تكويني، إلا أن هذا المعنى الثاني يستصحب المعنى الأول من الناحية السيميائية، فلا يمكن تجريد اللفظ من إيحاءاته الإحيائية، فكأنما ورود المبعوث على الأمة الضالة نوع من الغيث يحيي منها الموات، ويبعث فيها الحياة! ومن هنا كان قول النبي عَلِيلَةِ: « إن الله تعالى يبعث لهذه الأمة على رأس كل مائة سنة من يجدد لها دينها » (١) ؛ تعبيرًا جامعًا لكل تلك المعاني، فهو دالٌ بالأصالة على تجديد البعثة بالمعنى الإرسالي، أعنى إرسال العلماء لا الأنبياء، وليس هو ابتداء وحي، وإنما هو تعليم وحي إعادةً وتجديدًا، وهو دال بالتبع على معنى الإحياء، فبعْثُ المجددين إنما هو إحياء للأمة، ونفخُ لروح القرآن فيها من جديد، حتى تعود إليها الحياة، وتنخرط من جديد في صناعة التاريخ. ومن هنا كان « العلماء ورثة الأنبياء » <sup>(٢)</sup> كما صح في الحديث. هذا المعنى العظيم تؤكده بصائر القرآن العظيم، وبشائر السنة النبوية، وحركة التاريخ.

ولا تكون البعثة - بناءً على ذلك - إلا عملية جذرية شاملة وعامة، سواء رجعت في البدء إلى شخص واحد، أو إلى عدة أشخاص، على الخلاف في تأويل معنى لفظ ( من ) الوارد في الحديث: ( من يجدد لها دينها )، أهو دال على المفرد أم على الجمع؟ قلت: هو في جميع الأحوال آئل إلى الجمع، حتى ولو حملناه على المفرد. أعنى حتى ولو كان المنطلق التجديدي فردًا. ألا ترى أن أصل البعثة النبوية في هذه الأمة إنما هو رسول الله عليليم نبي واحد خاتم، ولكن مظاهر بعثته عليليم تجذرت في جيل كامل من الصحابة ﷺ، تلك هي الموجة الأولى من البعثة الأولى، حملت دفعة الوحي قوية، تحيى الموات في الأرض.

ثم كانت بعد ذلك موجات متفرعة عنها، هي منها وإليها، وهي بعثات التجديد (١) رواه أبو داود، والحاكم، والبيهقي في المعرفة، عن أبي هريرة مرفوعًا. وصححه الألباني، رقم: ( ١٨٧٤ ) في صحيح الجامع.

<sup>(</sup>٢) جزء حديث أخرجه أحمد، والأربعة، وابن حبان. وصححه الألباني في صحيح الجامع: ( ٦٢٩٧ ).

التي حصلت في التاريخ؛ إذ شهد جيل التابعين الكبار والصغار، ومن عاصرهم من أتباعهم أول عملية للتجديد، في أواخر المائة الأولى وبداية الثانية، من أمثال سعيد بن جبير (ت:٩٥ه)، ومجاهد بن جبر (ت:٤٠١ه)، وعامر الشعبي (ت:٧٠هه)، والحسن البصري (ت:١١هه)، وقتادة بن دعامة السدوسي (ت:١١هه)... إلخ. وغيرهم كثير، ممن كانوا جيل التجديد الأول بعد جيل الصحابة؛ حيث نشروا العلم، وربوا الأمة، وبنوا أصول مدارس العلم واتجاهاته، قبل تبلورها على أيدي جيل فقهاء الأمصار الكبار، الذين مثلوا بعثة التجديد للمرحلة الثانية، ولدورة جديدة من دورات التاريخ، من أمثال أبي حنيفة النعمان (ت:١٥٥ه)، وعبد الرحمن الأوزاعي التاريخ، من أمثال أبي حنيفة النعمان (ت:١٥١ه)، ومالك بن أنس (ت:١٧٥ه)، وعبد الرحمن الأوزاعي وعبد الله بن المبارك (ت:١٨١ه) ومحمد بن إدريس الشافعي (ت:٤٠١ه)،

وهكذا عرف جيل القرن، عند النصف الثاني من كل قرن حتى نهايته، أو عند النصف الأول من القرن حتى أواسطه، بعثة تجديد الدعوة، من جوانب متعددة؛ منها ما يتعلق بالدين أصالة ، ومنها ما يتعلق به تبعًا. فقد شهدت بداية القرن الثامن مثلًا؛ دعوة شيخ الإسلام تقي الدين بن تيمية (ت:٨٧٨ه) ، ومدرسته التجديدية، من تلامذته المشهورين كابن القيم وغيره، كما شهدت نهاية القرن بعثة أبي إسحاق الشاطبي ( ٩٠هه ) بالأندلس من الغرب الإسلامي، ومعه جيل من المجددين المعاصرين له، في ميادين شتى؛ كعبد الرحمن بن خلدون الإشبيلي (ت:٨٠٨ه) في تجديد علم التاريخ وفقه العمران البشري مثلًا... إلخ.

إن القول بفردية المجدد، وحصر بعثة التجديد فيه؛ إنما هو نوع من التحكم، أو التعصب المذهبي ليس إلا! وكذلك التفسير الحرفي له ( رأس المائة ) من كل قرن بسنة محددة عينًا هو أيضًا سوء فهم؛ لأن حركة التاريخ لا تكون وليدة سنة أو سنتين، بل هي نتاج عمر كامل، وإنما قد تبرز ثمارها بشكل واضح مع مطلع هذه السنة بالتحديد، أو تلك. ذلك أن نضج الإنسان ونشاطه التجديدي إنما يكون على امتداد جيل، أي على نحو ثلاثين أو أربعين سنة، وليس مختزلًا في سنة واحدة، وإنما يفهم حديث رسول الله على هذا الوزان، فبعثة التجديد من قوله على هذا الوزان، فبعثه التحديد من قوله على هذا الوزان، فبعثه الوزان من المدين المدي

رأس كل مائة سنة »؛ قد تنطلق قبل تمام القرن بسنة، أو سنتين، أو ثلاث، وقد تتأخر عن ذلك بنفس المقدار، مع مراعاة سائر الاحتمالات الممكنة في تحديد بداية العد، مما سنذكره بعد قليل، ما دام المقصود أن الجيل المجدد للقرن – الذي قد يولد في أواخر القرن الماضي أو نهايته، أو في بداية القرن الجديد – هو حامل رسالة التجديد، وهو موضوع البعثة الحامل لرسالتها.

ثم بعد هذا وذاك، كيف بدء العد لتمام المائة سنة عددًا؟ ما هو رأس القرن الذي عليه مدار ظهور بعثة التجديد؟ هل هو بدء انطلاق دعوة المجدد السابق؟ أم هو نهايته ووفاته؟ أم هو مضى مائة سنة على لحظة الانتكاس والانهيار الذي يتطلب التجديد؟ تلك أسئلة كلها واردة ومحتملة، وأغلب العلماء إنما عدوا قديمًا ( مائة التجديد ) بالعد الهجري، وليس من تاريخ بدء البعثة النبوية، أي من يوم نزول ( اقرأ )، وهو إمكان محتمل أيضًا، ولا من سنة وفاة النبي ﷺ وهو أيضًا ممكن محتمل أيضًا؛ حيث يبدأ النسيج الاجتماعي الديني في البلي شيئًا فشيئًا، حتى يبعث جيل التجديد عند نهاية القرن من ذلك التاريخ، وإنما كان العد - كما ذكرت - من عام هجرة النبي عَيْسَةٍ وهو راجح أيضًا؛ لأنه صُلْبُ عهدِ البعثة النبوية، ومنعطف التاريخ لبدء التمكين للدعوة الإسلامية الأولى؛ دينًا ودولة في الأرض.

والعبرة في ذلك كله إنما هو بما يقربنا من تحقيق مناط الحديث – في زماننا هذا – على أقرب مَعَادٍ، يمكن الاستناد إليه في تبين ملامح بعثة التجديد المقبلة. فنقول بحول

إذا نظرنا إلى بعثة التجديد السابقة في جيل القرن الماضي، أي القرن الرابع عشر الهجري وجدنا أنه قد شهدت بدايتُه إلى أواسطه حركةً شاملة، ونهضةً عامة، مع ظهور جيل الشيخ رشيد رضا، والإمام حسن البنا، وسيد قطب في مصر، والشيخ محمد إلياس في الهند، والأستاذ أبي الأعلى المودودي في الباكستان، وبديع الزمان النورسي في تركيا، والشيخ الطاهر ابن عاشور في تونس، والإمام عبد الحميد بن باديس في الجزائر، والشيخ أبي شعيب الدكالي في المغرب... إلخ، مع تلامذتهم جميعًا، كلهم شكل بعثة التجديد لجيل كامل من العلماء المنتصبين للدعوة.

وبالعد الميلادي كان ذلك خلال النصف الأول من القرن العشرين، وهي فترة

شهدت أحداثا مهمة جدًّا بالنسبة للعالم الإسلامي، فقد كان عهد اكتساح الاستعمار الأوربي، وإسقاط الخلافة الإسلامية العثمانية، وتوزيع تركة الرجل المريض، ثم إنشاء الكيان الصهيوني بفلسطين كل ذلك كان مرحلة من سنة اللَّه في التاريخ؛ لإنضاج بعثة التجديد، التي قاومت ظلمات الاحتلال الأوروبي، ثم امتدت بعده لتصفية آثاره، على المستويات الفكرية والعقدية والاقتصادية والسياسية... إلخ.

ولحد الآن لم يتكرر جيل من حجم جيل حسن البنا، وسيد قطب، وعبد القادر عودة، وسعيد النورسي، وأبي الأعلى المودودي، ومحمد إلياس، ومحمد إقبال، وابن عاشور، وأمثالهم بهذا الاجتماع، وبهذا التتابع والتكامل! ظهر أفراد هنا وهناك ولكن لم يصنعوا بعثة من جيلهم، بقدر ما كانوا امتدادا فكريًّا أو تنظيميًّا - وفي بعض الأحيان حَرفيًّا - لجيل البعثة السابق، ليس إلا!

وأحسب أن الزمان قد دار دورة أخرى، وأن بعثة جيل الاستعمار الأول قد استنفدت أغراضها، من حيث تأثيرها التجديدي، كما أن التحديات قد اختلفت وتغيرت، وتعقدت، كما أن طبيعة المعركة صارت لها أبعاد أخرى!

ويمكن أن نعتبر تاريخ إسقاط الخلافة الإسلامية: ( ١٣٤٣هـ/١٩٢٥م ) وانطلاق دعوة الإمام حسن البنا كِثِلَيْهُ بعد أربع سنوات فقط من ذلك التاريخ أي حوالي سنة: ( ١٣٤٧هـ/١٩٨٨م )، وكتابة النورسي لأول رسائله التجديدية في السنة نفسها، دون معرفة أحدهما بالآخر! وما صاحب ذلك من حركات واجتهادات مشابهة في العالم الإسلامي، عجمية وعربية، مما ظهر في نفس الفترة تقريبًا من السوابق واللواحق، كل ذلك كان مؤشرًا على أن البعثة التجديدية، كانت في عنفوان موجتها القوية آنئذ، من مصر إلى المغرب ومن تركيا إلى الهند، وكل ذلك أيضًا كان عبارة عن دورة تجديدية واحدة، ذات طابع واحد في أسبابها وأغلب مظاهرها.

ومن هنا؛ فإنه يستقيم إلى حدٌّ بعيد أن نبني عليه في عدٌّ المائة التجديدية؛ لِمَا نحن مقبلون عليه بحول اللَّه - كأمة - خلال القرن الخامس عشر الهجري.

والقراءة لظروف العالم الإسلامي اليوم، كما هي بادية من أحداث مرحلتنا التاريخية هذه، بآلامها وآمالها - ونحن نمضي نحو أواسط القرن الخامس عشر الهجري، في اتجاه إتمام المائة سنة على بدء دورة التجديد السابقة - تثبت أننا على

أبواب تحولات جديدة، هي في تاريخ العالم قد بدأت بالفعل؛ إذ يمكن اعتبار سقوط الاتحاد السوفياتي، وتفرد الهيمنة الأمريكية الصهيوينة على العالم أحد مؤشراتها، كما لا يمكن – في هذا الصدد – إغفال الاتجاه الوحدوي الأوربي، والتقاربات الوثنية الصهيونية، وكذا الانهيار العربي الفظيع ومقولاته السياسية والقومية، والإبادات الجماعية لشعوب العالم الإسلامي في كل مكان! ثم عجز الحركات الإسلامية في العالم - غالبًا - عن مواكبة التحولات العالمية الجديدة، وإصرارها على المنهج السياسي التقليدي في النقد والاحتجاج، هذا المنهج الذي ورثت أغلب تقنياته التنظيمية والحركية؛ عن الأحزاب السياسية العلمانية البائدة، التي نشأت في ظل الاستعمار وبُعَيْدُه، ولم يبق لها اليوم في واقع الناس إلا ظلال باهتة، هي أشبه ما تكون بأطلال الماضي لم تستطع الحركات الإسلامية في الغالب أن تخرج من جبة الحزب السياسي، ونموذجه النضالي الدخيل! وإن ادعت أنها تفارقه وترفضه، فإنما هي صورة تقليدية له، إما بصورة اجتماعية، أو - في بعض الأحيان - بصورة حرفية! تعلقت الحركات الإسلامية التقليدية بعقدة الأنظمة الحاكمة، ومشكلة الديمقراطية في العالم الإسلامي، وضخمتها إلى درجة التقديس العَقَدِي فانحصرت آفاقها في دائرة الفعل السياسي الجزئي، وتاهت في جزئيات الحدث اليومي الذي لا يعرف قرارًا ولا استقرارًا.

وأحسب أن التاريخ الجديد بمعطياته الحاضرة، وبملامحه المستقبلية؛ قد تجاوز هذه المشكلات جميعًا، فلم تعد الأنظمة الحاكمة تملك شيئًا على الحقيقة، وباشر الاستعمار العالمي اليوم، في الصورة الأمريكية الصهيونية قمع الشعوب بنفسه، وبدون أي وكالة من هذا النظام أو ذاك!

ثم امتدت الآلة الإعلامية والثقافية والاقتصادية؛ لتستعمر الإنسان المسلم، في أخص خصائصه الوجدانية والعقدية والاستهلاكية؛ ليعيش على النمط الأمريكي، أو يسعى إلى ذلك، حتى صار على استعداد - في بعض الأحيان وفي بعض الأوطان -للتضحية بكل مقدساته من أجل ذلك! والآلة الاستعمارية الشمولية الجديدة، متمثلة في الكتلة الأمريكية/الصهيونية منهمكة في حرب شاملة؛ لتذويب الباقي والشارد من الشعوب الإسلامية؛ في هالوك ( العولمة )، أو ( حركة تهويد العالم )! هذه أشياء نشاهدها على مرأى ومسمع من العالم، وهي اليوم أظهر من أن تحتاج إلى دليل! (۱) لقد تمكن الاستعمار القديم من الأوطان، فقامت عليه بعثة تجديد مجاهدة، مناسبة لفجوره وبجوره! فحاربت وجوده العسكري والأيديولوجي بعد ذلك بشتى الوسائل. بيد أن الاستعمار الجديد تمكن من الإنسان قبل أن يتمكن من الأوطان! فاقتحم جسور البلاد بالشهوات قبل أن يقتحمها بالمدرعات والدبابات! ففقدت الشعوب الإسلامية قوتها على الصمود أمام الإغراء العولمي، وفقدت نمط عيشها وطرائق استهلاكها، واحتوتها الفلسفة الأمريكية الشهوانية احتواءً كليًا إلا قليلًا!

نعم، إنهم معارضون لأمريكا، لكن بمعنى أنهم يكرهون ظلمها فقط، لا بمعنى الكفر بوثنيتها وتألهها اللبيرالي، ورفض منهج حياتها، وطبيعة عيشها، ومن هنا كان نقدهم لها عملية تقويمية جزئية، من داخل بنيتها، ومن خلال نمطها، لا من خلال منظومة القرآن العظيم، ولا من خلال مقومات الشخصية الإسلامية المستقلة الأصيلة!

ومن هنا فإن بعثة التجديد المقبلة مدعوة إلى تحرير الإنسان قبل تحرير السلطان، وإلى تحرير الوجدان قبل تحرير الأوطان! ولقد رأينا كيف أن أحزاب المقاومة للاستعمار القديم في كثير من البلاد العربية والإسلامية، لما تخلصت من هيمنته العسكرية والإدارية المباشرة؛ خلفته في شعوبها بكل ألوان الفسوق والعصيان، وإعلان التمرد على شريعة الرحمن! وليس معنى هذا أنه يجب علينا أن نهادن الاستعمار الجديد، كلا بل تجب مقاومته، ولكن على أن يؤسس ذلك كله على البناء العقدي والجهاد التربوي. إننا في حاجة إلى تنزيل جديد للقرآن؛ لكن هذه المرة ليس وحيًا من السماء، فمحمد بن عبد الله – عليه الصلاة والسلام – قد ختم بعثة الرسل. وإنما التنزيل الجديد: هو قدح لحركة التداول الاجتماعي للقرآن، وذلك بأن ينطلق أهل البعثة التجديدية بآياته وحقائقه لحركة التداول الاجتماعي للقرآن، وذلك بأن ينطلق أهل البعثة التجديدية بآياته وحقائقه في المجتمع؛ تبصرًا وتبصيرًا، وتدبرًا وتدبيرًا، في دعوة تربوية بنائية شاملة (٢).

لقد كان الرسول الخاتم ﷺ في اللحظات الأولى من نزول القرآن عليه؛ في حاجة إلى الإيمان بنفسه أولًا، وهذه قضية مهمة سنحتاج إليها قريبًا، ألم تر أنه خوطب –

<sup>(</sup>١) وذلك ما حذرنا منه في كتيبنا ( الفجور السياسي )؛ فرد علينا بعضهم بنوع من السخرية، ورد آخرون بتقليل أهمية الخَطر. وقلة من الدعاة هم الذين رأوا ما رأينا.

<sup>(</sup>٢) سيأتي بيان ذلك مفصلًا في الفصول اللاحقة بحول اللَّه.

كما في الحديث المتفق عليه - بقوله تعالى : « اقرأ »؟ فكان جوابه مكررًا بتكرار الأمر: « ما أنا بقارئ! » حتى قال - في سياق قصة هذا الحديث نفسه- لزوجه أم المؤمنين خديجة تَعِيَّهُمَا: « أي خديجة! ما لي؟ لقد خشيت على نفسي! » فجعلت تواسيه وتطمئنه حتى ذهب عنه الروع، ثم ذهبت به إلى ورقة بن نوفل وكان عليمًا بالإنجيل، يستفسرانه عن حاله عليه وطبيعة ما يراه عليه الصلاة والسلام؟ (١) وقد ورد في الصحيحين أيضًا أنه على قال: « بَيْنَا أنَا أمشى إذْ سمعتُ صوتًا من السماء، فرفعت بصري، فإذا الملُّك الذي جاءني بحراء جالس على كرسي بين السماء والأرض، فَرُعِبْتُ منه ﴾ [وفي رواية أخرى للشيخين أيضًا: فَجُئِثْتُ منه حتى هويتُ إلى الأرض] فرجعتُ فقلت: زَمُّلُونِي زَمُّلُونِي! فأنزل اللَّه تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلْمُدَّثِّرُ ۞ قُرْ فَأَنذِرُ ۞ وَرَبَّكَ فَكَبِّر ۞ وَثِيَابَكَ فَطَهِرَ ۞ وَٱلرُّجْزَ فَأَهْجُرُ ﴾ [المدثر: ١ - ٥]، فحمي الوحي وتتابع (٢).

(١) عن عائشة أم المؤمنين يَعَيُّجُهَا قالت: «كان أول ما بدئ به رسول اللَّه عَلِيْكُ الرؤيا الصادقة في النوم، فكان لا يرى رؤيا إلا جاءت مثل فلق الصبح، ثم حبب إليه الخلاء، فكان يلحق بغار حراء، فيتحنث فيه الليالي ذوات العدد قبل أن يرجع إلى أهله، ويتزود لذلك، ثم يرجع إلى خديجة، فيتزود بمثلها، حتى فجأه ﴿ لَحْقَ وَهُو فَي غَارَ حَرَاءٌ، فَجَاءُهُ المُلكُ فَقَالَ: اقرأ، فقال رسول اللَّهُ ﷺ: ﴿ مَا أَنَا بَقَارِئُ ﴾. قال: ﴿ فَأَخَذَنَّى تُغطني حتى بلغ مني الجهد، ثم أرسلني فقال: اقرأ، قلت: ما أنا بقارئ، فأخذني فغطني الثانية حتى بلغ مني الجهد، ثم أرسلني فقال: اقرأ، قلت: ما أنا بقارئ، فأخذني فغطني الثالثة حتى بلغ مني الجهد، ثم أرسلني هُمَال: ﴿ آفَرَأَ بِآسِهِ رَبِّكَ ٱلَّذِي خَلَقَ ۞ خَلَقَ ٱلإنسَٰنَ مِنْ عَلَقٍ ۞ أَفْرَأَ وَرَبُّكَ ٱلْأَكْرُمُ ۞ ٱلَّذِي عَلَّمَ بِٱلْقَلَمِ ۞ عَلَّمَ ٱلإنسَٰنَ مَا لَرّ يَّلُمُ ﴾ [العلق: ١ - ٥]. فرجع بها رسول اللَّه ﷺ ترجف بوادره، حتى دخل على خديجة، فقال: ﴿ زملوني زملوني ». فزملوه حتى ذهب عنه الروع. قال لخديجة: « أي خديجة، ما لى؟ لقد خشيت على نفسى! » فأخبرها الخبر، قالت خديجة: كلا، أبشر، فواللَّه لا يخزيك اللَّه أبدًا! فواللَّه إنك لتصل الرحم، وتصدق الحديث، وتحمل الكل، وتكسب المعدوم، وتقري الضيف، وتعين على نوائب الحق.

فانطلقت به خديجة حتى أتت به ورقة بن نوفل، وهو ابن عم خديجة، وكان امرءًا تنصر في الجاهلية، وكان يكتب الكتاب العبراني، ويكتب من الإنجيل بالعربية ما شاء الله أن يكتب، وكان شيخًا كبيرًا قد عمي، فقالت خديجة: يا ابن عم، اسمع من ابن أخيك! قال ورقة: يا ابن أخي، ماذا ترى؟ فأخبره النبي ﷺ خبر ما رأى، فقال ورقة: هذا الناموس الذي أنزل على موسى، ليتني فيها جذعًا، ليتني أكون حيًّا؛ إذ يخرجك قومك! قال رسول اللَّه عَلِيَّةٍ: « أَوَ مخرجي هم؟ ». قال ورقة: نعم، لم يأت رجل بما جئت به إلا أوذي، وإن يدركني يومك حيًّا أنصرك نصرًا مؤزرًا. ثم لم ينشب ورقة أن توفي، وفتر الوحي فترة، حتى حزن رسول اللَّه ﷺ ». متفق عليه.

<sup>(</sup>٢) متفق عليه.

ومن ثُمَّ استقر الإيمان في قلب رسول اللَّه ﷺ الإيمان بنفسه نبيًّا ورسولًا من رب العالمين، حتى استيقن أنه أحد المرسلين، بل هو خاتم المرسلين والنبيئين.

ولذلك كان عَلَيْتُ هو أول مؤمن في الإسلام. قال الله عَلَى محكم القرآن: ﴿ ءَامَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَآ أُنْزِلَ إِلَيْهِ مِن رَبِهِ وَٱلْمُؤْمِنُونَ ﴾ [البقرة: ٢٨٥]. فهو أول مؤمن قبل أن يدعو إليه أحدًا من العالمين حتى أقرب الناس إليه، آمن هو أولًا! وهذا أمر بَدَهي، لكنه قضية منهجية، تحتل أهمية كبرى في فقه الدعوة الإسلامية.

فهل آمنت الحركات الإسلامية بنفسها على أنها دعوة إلى الله أساسًا؟ هل آمنت بأنها دعوة لتجديد الدين، من حيث هو « دين » قبل أي شيء آخر؟ أم أنها - في ذلك - على شكِّ من أمرها؟ وعلى اضطراب في تحديد غايتها؟ إلى أي حد هي واعية، بل مؤمنة بوظيفتها الربانية؟ أم أنها تشتغل بمجرد وعي المشاركة في تطوير بنية مجتمع حديث؟ مجتمع هيكله الاستعمار الجديد وفق نظام حياة دخيل، ونمط عيش مستورد، فكان بذلك يخضع في خصائصه التنظيمية لنمط غير أصيل! وما المجتمع إن لم يكن نسيجًا من العلاقات، ونسقًا من المؤسسات؟ ماذا يمكن أن تعطي قراءة للحداثة من خلال بنيتها غير الحداثة نفسها؟

فإلى أي حد تجد الحركة الإسلامية نفسها مشتغلة في صلب الدين؟ ومجددة لحقائقه الإيمانية في النفس وفي المجتمع؟ ثم إلى أي مدى هي مؤمنة اليوم أن وظيفتها هي وظيفة الأنبياء، في إعادة الصلة حية جديدة بين المسلمين وبين ربهم؟

ما أحوج الداعية المسلم - فردًا وجماعةً - اليوم إلى وقفة وجدانية تفكرية عميقة! وقفة يستطيع أن يربط مصيرَه الأخروي بنتائجها وهو مطمئن، وقفة يسائل فيها نفسه خاليًا، ليس بينه وبين ربه شيء، وتكون المساءلة فيها دائرة على أربعة قضايا منهاجية: من هو؟ وماذا يريد؟ ﴿ قُلُ إِنَّهَا أَعِظُكُم بِوَحِدَةً أَن تَقُومُواْ بِلّهِ مَثْنَى وَفُرَدَى ثُمَّ لَنَفَكَّرُواْ مَا بِصَاحِبِكُم مِن حِنَّةً إِنْ هُوَ إِلّا نَذِيرٌ لَكُم بَيْنَ يَدَى عَذَابِ شَدِيدٍ ﴾ [سأ: ٢٤].

فإذن؛ البعثة بمعناها التجديدي إنما هي ( دعوة إسلامية )، أكثر مما هي ( حركة إسلامية ) . إنها ليست حركة ترهن نفسها بمشروع ( أسلمة ) لواقع سياسي هجين.

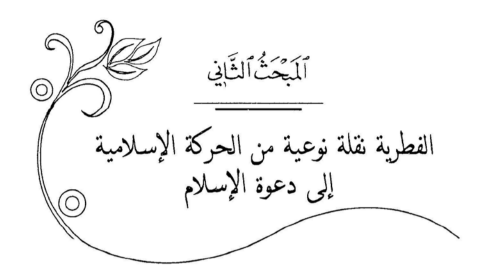
مشروع لا يعدو أن يكون مجرد تبنِّ لمجموع مفاهيمه من خلال شواهد قرآنية ونصوص حديثية، مبتورة من سياقها، مجردة عن مقاصدها الشرعية، مفرغة من آثارها التربوية في النفس وفي المجتمع! إن ( بعثة التجديد ) هي دعوة كلية تعيد صياغة الإنسان من خلال استعادة إنتاج التنزيل القرآني بمنهجيته التربوية الربانية الشاملة، بوعي علمي راشد، قوامه ( الفقه في الدين ) بمعناه الكلي، يؤمه جيل من العلماء الحكماء، ينطلقون مرة أخرى بالمعلوم من الدين بالضرورة، فيجددون الأصول العقدية والعملية، بمعنى تجديد الغرس والتربية والتكوين.

إنها إذن؛ تجديد المشاهدة للحقائق الإيمانية، وتجديد التَّمْسِيك الاجتماعي بالكتاب وإقام الصلاة. قال تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ يُمَسِّكُونَ وِٱلْكِئنِبِ وَأَقَامُوا ٱلصَّلَوْةَ إِنَّا لَا نُضِيعُ أُجَّرُ ٱلْمُصْلِحِينَ ﴾ [ الأعراف: ١٧٠ ].

الحاجة إذن تدعو - كما ذكرنا - إلى تجديد « الدعوة الإسلامية » ؛ بدل « الحركات الإسلامية »! إن « الدعوة الإسلامية » هي مصدر بعثة التجديد، بما تحدثنا عنه من اصطلاح، وهي المتحكمة أساسًا في حركة تحول المجتمع، وتوجيه التيار، وبناء النسيج الديني.

إن دعوة الإسلام هي عمل في صلب الدين، واندماج في قضاياه الإيمانية، وأحكامه الشرعية، واشتغال بنصوصه تربيةً ودعوةً؛ سيرًا نحو مفهوم تجديد الدين في الأمة، بما هو دينٌ، أُنْزِلَ أساسًا لِيُعْبَدَ به اللَّهُ في الأرض. بينما آل أمر « الحركة الإسلامية » - كما سبق بيانه - إلى « حركة سياسية » ذات توجه إسلامي! فهي عمل باسم الدين، ورفع لشعاره، تدور حوله لا داخله، ولو أن الأصل فيها أنها تشتغل من أجله.

وبيان ذلك هو كما يلي:



أول سؤال نضعه في هذا السياق إذن هو: هل استنفدت « الحركة الإسلامية » أغراضها؟

لا خلاف في أن « الحركة الإسلامية » تعمل من أجل الدين على الإجمال؛ ولذلك قلنا قبل: إنها (بيان دعوي) (١) . لكن هذا إنما هو من حيث الطبيعة العامة المتصفة بها، والرغبة الوجدانية الكامنة فيها، والمسببة لنشأتها. وأما من حيث الصيغة المنهجية فهي مظهر (حزبي)، بالمعنى السياسي الغربي الحديث للمصطلح، يمكن أن يتجلى – على مستوى الشكل – في عدة صور اصطلاحية، من مثل مصطلح «جماعة »، أو «حركة »، أو «تنظيم »، أو «منظمة »، لكنه يرجع في النهاية إلى جوهر واحد؛ هو مفهوم «الحزب » بمعناه السياسي. وذلك بغض النظر عن مشاركته الفعلية في الانتخابات أو ما يسمى « باللعبة السياسية » على الإجمال، أو عدم مشاركته، فتلك قصة أخرى لا تغير من واقع الأمر شيئًا! وإنما العبرة بالبنية المنهجية والتصورية التي تتحكم في مسار الحركة؛ حيث إن الحزب السياسي قد يكون له وجود حركي « رافض »؛ وتكون مشاركته حركي « مشارك »، وقد يكون له وجود حركي « رافض »؛ فيستوي بذلك مع الأول متحققة بالفعل من خلال الدعوة إلى «الرفض السياسي »؛ فيستوي بذلك مع الأول من حيث المآل المنهجي؛ ولذلك قلنا غير ما مرة: إنهما وجهان لعملة واحدة!

ومن هنا يمكن أن نميز في الحركة الإسلامية بين شيئين : المظهر والمنهج.

<sup>(</sup>١) البيان الدعوي: (٢٤ - ٤١ ).

فالمظهر إسلامي، هذا على الإجمال، وقد فصلناه بأدلته في كتابنا « البيان الدعوي » . وأما المنهج فمن الصعوبة أن ننفي عنه التأثر بالأطروحة السياسية بمعناها العَلماني الحديث، وبردود الأفعال المنهجية في مواجهة الأحزاب السياسية المعاصرة! هذا على الإجمال أيضًا، مع عدم نفي الخصوص الديني للحركة الإسلامية، فالتأثر العلماني راجع في جوهره إلى تبني النموذج الغربي في « التغيير »، وتبنى الأطروحة التاريخية الأوربية للثورات الدموية، أو للتحولات الديموقراطية، وفي كلتا الصورتين تَبَنِّ واع، أو غير واع؛ لمنهج التغيير العلماني، وهو في نهاية المطاف لا ينتج مجتمعًا مجددًا؛ بقدر ما ينتج صورة ظلية لذلك المجتمع نفسه! مهما حدث من تحولات ديموقراطية وسياسية، فلا تحول في الجوهر؛ إذ الجوهر إنما هو وجدان الإنسان.

الوجدان - أو « القلب » بمفهومه القرآني لا العاطفي - هو مناط الإصلاح الديني في الإسلام. وهو الذي منه تنبع - على الحقيقة - المواقف والتصورات والتصرفات، والذي عنه تنشأ العلاقات الأفقية والعمودية، التي هي أساس بناء النسيج الاجتماعي، في صلة الإنسان بربه، وفي صلته بأخيه الإنسان، على سائر المستويات العقدية، والتعبدية، والاقتصادية، والسياسية، والعمرانية عمومًا. وهذا أمر لا تصل إليه الحركات الإسلامية بمناهجها الشكلانية هذه، فالوجدان لا يُصَنَّعُ إلا في مختبرات الدين، بما هو « دعوة إسلامية » بالدرجة الأولى.

ومن هنا تكون « الحركة الإسلامية » عملًا محدودًا بحدود اجتهادية، وتنظيمية، وبشرية. إنها تصور بشري وضعي ذو أصول علمانية، لمنهج العمل في ترجمة قيم الدين ومقاصده، وهما أمران لا يجتمعان، ومن هنا لابست الإسلام وفارقته في آنٍ واحد؛ فقد لابسته في ( الانتساب ) على مستوى القصد العام وتجلياته، وعلى مستوى الشعارات والبرامج العامة، وفارقته في ( النسبة ) على مستوى المنهاج، في أساليب العمل والإصلاح.

وربما كان لهذه الظاهرة مبرر وجود في مرحلة سابقة، مرحلة الدعاية الإسلامية وإعلاء الشعار، مما أنتجته بعثة التجديد السابقة، بيد أن المعركة الحضارية الجديدة قد تجاوزته بتحدياتها العميقة وأسلحتها الفتاكة الجديدة، التي تمس مفهوم الإنسان وفطرته، وتدمر نسيجه الاجتماعي وخصائصه الحضارية، مما تفرضه اليوم العولمة في صورتها الشمولية الجديدة.

وإذا كان ذلك كذلك؛ فإن الحركة الإسلامية - بصورتها التقليدية هذه - محكومة بسنن الاجتماع البشري، تمامًا كالحضارات والدول بالمعنى الخلدوني، أي أن لها مرحلة نشأة، ومرحلة نضج واكتمال، ثم مرحلة هرم وانهيار.

ولا يعنى ذلك طبعًا أن الإسلام يتأثر ضرورة بما يصيبها، فقد ينشئ الله على لدينه موجة تاريخية أخرى، تحمله وتؤصل دعوته. قال جل وعلا: ﴿ وَإِن تَتَوَلَّوْا يَسْتَبَدِلَ قَوْمًا غَيْرَكُمْ ثُمَّ لَا يَكُونُوا أَمْتَنَكُمُ ﴾ [محمد: ٣٨]. وقال سبحانه: ﴿ أُولَيِّكَ ٱلَّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ ٱلْكِنَبَ وَٱلْحُكُمُ وَٱلنُّبُوَّةً فَإِن يَكْفُرُ بِهَا هَنَوُلَآءِ فَقَدْ وَكُلَّنَا بِهَا قَوْمًا لَّيْسُوا بِهَا بِكُلفِرِينَ ﴾ [ الأنعام: ٨٩ ]. فهذه قضية أخرى، والإسلام قائم حتى قيام الساعة.

وإنما حديثنا عن الحركة الإسلامية هنا إنما هو باعتبارها تجربة بشرية، أي بما هي حركة متولدة في التاريخ، محكومة بالسنن الربانية، التي تحكم سائر التجارب والمكاسب البشرية في المجتمع، فهي سنن ثابتة، لا تحابي أحدًا، ولا تتحامل على أحد. قال تعالى: ﴿ وَلَن تَجِمَدَ لِسُنَّةِ ٱللَّهِ تَبْدِيلًا ﴾ [ الأحزاب: ٦٢ ]. وعليه فإننا نحسب أن الحركة الإسلامية في صيغتها التقليدية هذه، قد استنفدت أغراضها، أو -بالتعبير الأدق - هي على وشك ذلك. ونقصد بالصيغة التقليدية: الصورة الحزبية التي اكتسبتها الحركة الإسلامية الحديثة في نشأتها؛ تأثرًا بالنظام الحزبي الغربي، وقد بينا أن معظم الحركات الإسلامية اليوم في العالم الإسلامي؛ هي على تلك الشاكلة، سواء منها التي تسمت باسم ( الحزب )، أو التي تسمت باسم ( الجماعة )، أو ( الحركة )، فجوهرها جميعًا واحد، ومعنى هذا أن الإسلام بما هو دين الله القدري، سينطلق ببعثة تجديدية أخرى، تتجاوز الحركة الإسلامية الحزبية في صورتها الحالية.

نعم، إن التحولات العالمية الحديثة، في صورتها ( العولمية ) التهويدية، سائرة في اتجاه تغيير بنية المجتمعات الإسلامية؛ وذلك بمخاطبة إرادة الشعوب مباشرة، وتجاوز الوسيط السياسي الرسمي، الذي لم تعد لديه أي مقومات لإقناع الشعوب، خاصة والقوى العالمية الاستعمارية، تدرك جيدًا أنه اليوم - أكثر من أي وقت مضى -لا يملك إرادة الشعوب، وإن كان يملك السلطان السياسي بصورة نسبية.

إن العولمة الجديدة - في صيغتها الأمريكية الاستهلاكية - لا تسعى إلى إخضاع العالم الإسلامي، عسكريًّا واقتصاديًّا فحسب؛ على طريقة استعمار القرن التاسع عشر والعشرين؛ ولكنها تسعى إلى إخضاع الإرادات، أو بعبارة أدق: احتلال الإنسان من حيث هو انتماء وولاء ووجدان! تمامًا كما وقع للشعوب الأمريكية الأصلية، أو ما بقى منها، وما يقع للشعوب الأسيوية القصوى؛ مثل اليابان خاصة. هذا البلد الذي كان مضرب مثل لكثير من الدارسين العرب - ومنهم حتى بعض الإسلاميين - الذين ينظرون إلى سير الحضارة، وإلى حركة التاريخ؛ بعين واحدة فقط، فرأوا في التجربة اليابانية نموذجًا للنهوض لكنهم نسوا حقيقة أخرى خطيرة، وهي أن نهوض الشعب الياباني ماديًّا كان على حساب فقدان الإنسان الياباني، لقد حل الوجدان الأمريكي في إرادة المجتمع الياباني، ولم يبق له من خصوصيته الثقافية والأنطروبولوجية غير مظاهر محدودة من الفلكلور السياحي ليس إلا، ولا يغرنك منهم هذا الاحتجاج، أو تلك المظاهرة ضد السياسة الأمريكية في العالم، فقد انخرط ذلك كله في نقد أمريكا بوجدان أمريكا! وانتهى وجود اليابان الإنسان.

ثم إن مقارنة إنسان اليابان - بخلفيته الحضارية والدينية المناقضة للإسلام تمام المناقضة - مع إنسان الإسلام، هي في الأصل أغلوطة فاسدة؛ إذ لا قياس - في خصوص هذا الشأن – مع وجود الفارق، كيف وهذا الفارق عميق جدًّا؟!

نعم لقد استعصى العالم الإسلامي وحده حقًّا على الابتلاع، وأبي أن يدور في ماكينة التغريب رغم كل ما حدث، ورغم ما تعرض له من تشوهات في طبقته ( المثقفة ) والأرستقراطية، وسائر شرائحه الاجتماعية، بقدر من التفاوت في التأثر والتشوه؛ بين هذه الشريحة أو تلك، حسب ما تعرض له من مناهج تعليمية وإعلامية. لكن جوهر الإنسان فيه بقى قريبًا من فطرته على الإجمال، مصرًا على تجديد ذاكرته، ولم يفقد الرغبة ولا الأمل قط في توظيفها من حين لآخر، وليس وجود الحركات الإسلامية نفسها - رغم نقدنا لها - إلا نوعًا من التعبير عن هذه الرغبة، ومقدمة من مقدمات توظيف تلك الإرادة.

إن الاستعمار قد أدرك ذلك جيدًا؛ ولذلك فقد أنتج ( العولمة )، باعتبارها أحدث

خطة لاحتواء الوجود الإسلامي الراسخ في وجدان الأمة، فإلى أي حدِّ تستطيع ( الحركات الإسلامية ) في صيغتها الحزبية التقليدية - وهي التي نشأت في ظل رد الفعل الاستعماري القديم - أن تستجيب لتحديات العولمة في صورتها الجديدة؟ التي تحمل مشروع تهويد العالم؛ لتحقيق ما يسمى في المنظومة الصهيونية به ( إسرائيل الكبرى )، وواضح جدًّا أن دون ذلك قتل الوجدان الإسلامي في الأمة، بشتى ألوان المسخ والتشويه.

العولمة إذن؛ ما تزال في طور نشأتها، بل لم يكتمل تشكلها بعد، ولم تلتئم صورتها الكلية على تمامها، ولم يزل لها في المستقبل القريب نتاج جديد قصد تكميل الصورة.

أين الحركة الإسلامية إذن – بصورتها الموصوفة – من هذا كله؛ وعيًا وإرادةً، ومنهجَ عملٍ وجهاد؟ هذا هو السؤال الجوهري الذي يمثل صلب هذا البحث وجدواه.

إننا نعتقد أن الحركات الإسلامية ستتطور إلى مآلات، هي نتيجة للمقدمات التي انطلقت منها ابتداء، وهي ( الحزبية التقليدية ) نفسها، أو بعبارة أخرى ( حركات ) الحاضر هي ( أحزاب ) المستقبل.

فالقوى الاستعمارية الحديثة تسعى - عن طريق نظمها الديمقراطية، واكتساحها العولمي - إلى إخضاع الحركات الإسلامية للعبة، وإدراجها ضمن مقولة ( النظام العالمي الجديد ) . إن لغة التهديد والتجويع والحصار، واللائحة السوداء للأنظمة، وللمنظمات والأشخاص، وما اكتنف ذلك كله من لغة إعلامية مدمرة، على المستوى النفسي والاجتماعي والسياسي، كمصطلح ( الإرهاب ) مثلاً، ومصطلح ( التطرف )، و ( الأصولية )، وما شابهها من خدع لغوية، تستصنع في المعامل الصهيونية ( للسانيات الحديثة ) ،هذه المعامل المخبرية، الخبيرة في تحريف الكيم عن مواضعه. قال تعالى: ﴿ مِن اللَّذِينَ هَادُوا يُحَرِّفُونَ الْكِلَم عَن مَواضِعِه وَيَقُولُونَ سَمِمّنا وَتدبر مواضعة خير مُسْمَع وَرَعِنا لَينًا بِألسِنَئِم وَطَعنا في الدّينَ ﴾ [ النساء: ٢١]. وتدبر بعد ذلك - في ضوء زماننا هذا - قوله تعالى: ﴿ يُحَرِّفُونَ ٱلْكِلَم مِن بُودِ اللّه فِتنَنَهُم فَلَن يَقُولُونَ إِنّ أَوْتِيتُتُم هَاذَا فَخُذُوه وَإِن لَمَ تُؤَوّه فَأَحَذُولًا وَمَن يُودِ اللّه فِتنَنَهُم فَلَن

تَمَلِكَ لَهُ مِنَ اللّهِ شَيْعًا أَوْلَتِكَ الّذِينَ لَمْ يُرِدِ اللّهُ أَن يُطَهِّرَ قُلُوبَهُمْ هُمُّمْ فِي اللّهَ اللّهَ اللّهَ عَظِيمٌ ﴾ [المائدة: ١١]. اقرأ وتدبر ثم أبصر ﴿ يَقُولُونَ إِن أُوتِيتُمْ هَلَذَا فَخُذُوهُ وَإِن لَمْ تُؤْتُوهُ فَأَحَذَرُواً ﴾ [المائدة: ١١]! أليس كذلك؟ بلى واللّه! إنه اليوم أظهر مما كان من قبل! كل ذلك إنما هو صور من (طُعْم ) للصيد؛ من أجل الدخول في قفص (العولمة) أو (الديموقراطية الأمريكية)، فبالنسبة لي لا فرق بين هذه وتلك في نهاية المطاف، إنها في الجوهر فلسفة واحدة. واستجابت فعلا كثير من الحركات الإسلامية لذلك فهي الآن تتخلى عن كثير من منطلقاتها ومصطلحاتها، وتنتج (فقهًا) جديدًا، يناسب حداثة العولمة، ويدور في ماكينتها، شيئًا فشيئًا! إنها صارت تنتج جزءًا من خطاب المقولات العولمية الجديدة، ما التي تشكل نوعًا من الترويض، أو التدجين للإسلاميين، على مستوى المفاهيم وإنتاج الخطاب، وكلاهما أمر جوهري خطير في عملية فقه الدين. إنها حركة تحريف مفهومي شامل! إنها – بلغة (الآخر) – عملية (أنسنة) الإسلام، أي إفراغه من مضمونه الرباني التعبدي؛ حيث يحل الإنسان – عندهم – محل الرب، في مركزية التفسير الوجودي والتشريع الاجتماعي.

إن استجابة الحركة الإسلامية اليوم هي نوع من الاعتذار اللاشعوري للغرب، ونوع من البرهنة على صلاحيتها للدخول في النظام العولمي، والتحدي الديمقراطي، وإظهار لنوع من (حسن السيرة)، و (صلاح المواطنة) على موازين المقياس الأمريكي.

من يجرؤ اليوم على اتهام الديموقراطية اللييرالية؟ هذا الصنم العولمي الجديد! بالأمس كانت الأصنام الشيوعية تمارس نوعًا من (ديكتاتورية البروليتاريا) على المستوى الثقافي والسياسي، فلا تسمح لأحد بانتقاد الصنم الماركسي أو اللينيني، واليوم أصبح تمثال الحرية في أمريكا - الذي ليس له من مدلول الحرية غير التمرد على حقوق الله - صنما يعبد من دون الله الواحد القهار! صنمًا منتصبًا لحماية مفاهيم (الليبرالية) بأبعادها الفلسفية والسياسية، وفرضها على العالم الإسلامي، ليس بما يضمن حقوقه السياسية، كلا! فمن يصدق هذه الأكذوبة إلا ساذج أو بليد، ولكن يكون عنديب مفهوم (الإنسان) فيه، ويصهره في آلة الاستهلاك المدمرة، حتى يكون

عبدًا خسيسًا للوحشية العولمية الجديدة، ولحركة تدمير القيم والأخلاق، بما لم يعرف العالم الإسلامي له مثيلًا في التاريخ.

إن الحركة الإسلامية باستجابتها لشيء من ذلك؛ يعني أنها قد أخذت بـ ( مقدمة أولى ) - بالمعنى المنطقي للكلمة - من شأنها أن تنتج على سبيل اللزوم ( نتيجة ) حتمية: هي الدوران في فلك العولمة. نعم ربما دارت فيه على سبيل النقد والمعارضة ولكن تمامًا كما هي أحزاب أوروبا المعارضة للعولمة، والتلوث البيئي، وحماية الحيوان البري، بمعنى أن ذلك لا يخرج من دائرة ( الأنا ) العولمية نفسها، ومركزية الإنسان الغربي، وما عسانا أن نكون في هذا الاتجاه إلا تَبَعًا.

إن الصيغة التنظيمية للحركات الإسلامية، وآليات اشتغالها اليوم، وكذا جوهر خطابها الحركي، مما تنتجه في أدبياتها وتجمعاتها، وخصوص خلاياها؛ كل ذلك كفيل بإدخالها نادي ( النظام العالمي الجديد ) على حد تعبير الأمريكان.

إن دخولها (النظام العالمي) ليس يعني أنها تصير له بوقًا، بالمعنى التقليدي للكلمة، كلا، فليس هذا مقصودنا، وهو تصور تبسيطي لطبيعة العولمة، وإنما المقصود بدخولها هو الخروج من عالم (اللامفهوم) أو (اللامدرك) – بالنسبة للحسابات الأمريكية ودراساتها الإستراتيجية – إلى عالم (المفهوم) أو (المدرك)! وانتقالها من عالم (الخوارق والمفاجآت) إلى عالم (العوائد والطبيعيات) القابلة للحسابات، وذلك هو عين المقصود، حيث تصبح الحركة الإسلامية بالنسبة بالإستراتيجية الأمريكية رقمًا قابلًا للإدراك، وعددًا قابلًا للحساب. وإذن؟ توضع في سياق معارضتها ونقدها؛ قابلة للإعمال والاستعمال، وللتحييد والإهمال، أو على الأقل معارضتها ونقدها؛ قابلة للإعمال والاستعمال، وللتحييد والإهمال، أو على الأقل والاحتمالات الرياضية المدروسة بعناية. وليس لذلك من معنى عندي إلا أن الحركة والإسلامية قد فقدت كثيرًا من خصائصها الربانية، ومقوماتها الإيمانية، فأشبهت آلة مكاناكيكية ليس إلا.

أما أحزاب الماضي الرسمية، القومية منها والوطنية، والماركسية، والعلمانية، والعنصرية، وكذا الكرتونية؛ فمآلها - بناءً على تحولات الحاضر الجارية - إلى

التحول أيضًا أو إلى الانقراض. فتلك أحزاب ما بقي من حقيقتها اليوم غير أشكال باهتة، سواء في ذلك ما تجلى في قياداتها الشائخة الهرمة، ليس من حيث هي أجساد بشرية، ولكن من حيث هي أجساد تنظيمية وأيديولوجية، أما رصيدها على المستوى الوجداني الشعبي فعلى دركات تحت الصفر؛ ولذلك فإما أن تتحول إلى الوجداني الشعبي فعلى دركات تحت الصفر؛ ولذلك فإما أن تتحول إلى ( الإسلامية )، ولو بصورة انتهازية؛ وإما أن تنقرض إلى الأبد، وتصبح جزءًا من التاريخ الذي كان.

ولِمَ ( الإسلامية )؟ ببساطة لأنها المرجعية المستقبلية لأحزاب العصر العولمي الجديد؛ حيث بدأ الإسلام يصنف عالميًّا - عند العدو والصديق - بأنه هو المحرك الأساس للشعوب في العالم الإسلامي، وهو المرشح في الإدارة الأمريكية الصهيونية للمخاصمة الجديدة، ولتسويغ التسلح العالمي المجنون في حرب باردة أو حارة، وقد بدأ ذلك يتضح، وتتجلى ملامحه منذ انهيار المنظومة الماركسية، بسقوط صرح الاتحاد السوفياتي البائد.

الدور الحزبي المقبل إذن؛ هو دور ( الحركات الإسلامية )، فهي المؤهلة لذلك، وهي المقصودة للعب هذا الدور، وقد بدأت بالفعل في ممارسته بإعلان رسمي أو بغير إعلان، في أغلب دول العالم الإسلامي، فالهيئات التنظيمية الإسلامية، المشاركة صراحة في اللعبة السياسية، قد دشنت هذا الاتجاه بإرادتها، وأما الهيئات التنظيمية الإسلامية الرافضة، أو المعارضة؛ فقد دشنته أيضًا بمعارضتها، وبهذا فهي تمارس نوعًا أخر من المشاركة السياسية بطريقة أخرى، وإن أعلنت في خطابها ( رفضها ) لكل أشكال المشاركة، ولكن رفضها يصدر بالمنهج نفسه الذي تعتمده حركات المشاركة، أي منطق الحزبية. إنه مجرد رفض موقفي، إنه محكوم بالموقف من عقلية المشاركة، أو من طريقة تنصيبه، لا من فقه الدين وميزان أولوياته، ولا من مفهوم المجتمع الإسلامي وطبيعة مؤسساته. ومن هنا وقع تأصيلها لفعلها السياسي في لوثة المختمع الإسلامي وطبيعة مؤسساته. ومن هنا وقع تأصيلها لفعلها السياسي في لوثة التضخم! فهي إذن تتكلم من داخل الجبة العلمانية من حيث لا تدري؛ ولذلك فهي أقرب إلى التحول الكامل إلى الصورة الحزبية العتيقة، لكن في صورة إسلامية.

و « الرفض » و « المشاركة » بمعناهما السياسي – في خصوص العمل الإسلامي التنظيمي – خطان متجاوران إلى ما يقارب الترادف، وهما ممتدان على طول العالم

الإسلامي تقريبًا، وكلاهما يؤول أمره - بصورة أو بأخرى - إلى وضع لعب دور الأحزاب السياسية الشائخة، مُشَارَكةً ورفضًا، لا سيما وأنهما يمتلكان كل مقومات الحزبية: « التنظيم الميكانيكي »، و « التعبئة الاستعراضية »، و « الخطاب السياسي المُنَمَّط » . ووصفنا خطاب الحركات الإسلامية بأنه ( مُنَمَّط ) مقابل لما هو موجود عند الأحزاب التقليدية العتيقة، من خطاب سياسي ( مُؤَدْلَج ) ؛ حيث تتخذ تلك الحركات ( رؤية ) معينة للعمل السياسي، ترجع إليها تفكيرًا وتأطيرًا. فلا تكاد تجد من بين أفرادها من يفكر خارج تلك الدائرة، ولو بشيء بسيط من الاختلاف، مع أن المجال اجتهادي صرف! ومع أن رؤيتها المرجعية تلك ليست هي « الإسلام » كما تدعى بعض فصائلها، وإنما هي ( فهم معين ) للسياسة في الإسلام، إنها اجتهاد قابل للخطأ كما هو قابل للصواب، لكن أخطر مشكلة تعانى منها في هذا الصدد هي أنها تقوم بنوع من ( الاستصلاح ) للفكر السياسي الغربي، فلا تنجو - لذلك - كثير من مقولاتها السياسية من التلوث بأصولها العلمانية، نعم لا نشك أدني شك في أن هدفها الكلي، ومقصدها الغائي فعلًا هو الإسلام، ولكن فرق بين ( القصد ) أو ( الهدف ) وبين ( خطاب القصد ) أو ( خطاب الهدف ) إذ ليس بالضرورة كل خطاب مؤدِّ إلى قصده لزومًا، فربما زاغ عن هدفه؛ لعلة في منهج الخطاب والعمل، وهذا فرق ما بين نقدنا ونقد ( الآخر ) الذي تمارسه الاتجاهات العلمانية للحركات الإسلامية. إننا لا نقول بأنها ( تستغل ) الدين بالمعنى ( البراجماتي ) ؛ لتمرير خطابها السياسي كما يقول بعض سفهاء العلمانيين كلا! فهذا مجرد نقد ( أيديولوجي ) ليس إلا! إننا على يقين بأن الحركات الإسلامية إنما تتعبد - على الإجمال - بفعلها الحركي السياسي، سواء أصابت في ذلك أم أخطأت. لكننا على يقين أيضًا في أنها تتعبد من خلال فهمها الخاص للدين، ولا يمكنها إلا أن تكون كذلك؛ إذ المجال السياسي تفوق نسبة الرأي والاجتهاد فيه - من مجمل التشريع الإسلامي - درجة التسعين بالمائة، كما فصلناه بأدلته في كتاب ( البيان الدعوي ) . وهذا معنى قولنا: إنها

وبتوفر العناصر الثلاثة المذكورة ( التنظيم الميكانيكي، والتعبئة الاستعراضية، والخطاب السياسي المنشِّط ) تكون الحركة الإسلامية مؤهلة فعلًا - كما ذكرنا -

تملك الخطاب السياسي المُنتَمَّط، بما هو عنصر أساس من مكونات الحزبية.

لمآلها التاريخي: التحول والاندماج الحزبي الهيكلي. ذلك أن ما وصفنا من طبيعتها مؤشر قوي لقابليتها لذلك، على حد تعبير مالك بن نبى كِثْلَلْهُ في نظرية ( القابلية للاستعمار ) . وجزء مهم من هذا المتوقع غدا هو – على كل حال – واقع اليوم! فما بقى من الصورة في الحقيقة إلا التكميل والتتميم، إذ لا يكاد يخلو قطر من أقطار العالم الإسلامي اليوم من شيء من ذلك؛ صراحةً أو ضمنًا.

وقد يقول قائل: إن الحركات الإسلامية هي غير الأحزاب التقليدية، من حيث القدرة على احتوائها، وتوجيهها من لدن الغرب ومؤسساته العالمية؛ فنقول: نعم، هي غير ذلك من وجه، ولكن لها نوع من القابلية لذلك من وجه آخر: وهو الاستجابة لمقولات الخصم الحضاري الثقافية والسياسية والاقتصادية، كما أشرنا إليه من قبل؛ ولذلك وُجدت العولمة والنظام العالمي الجديد، ومن هنا كان التوجه الاستعماري الجديد ليس إلى محاصرة الحركات الإسلامية فحسب؛ ولكن أيضًا إلى ( منافستها )، وهذا ما لم تنتبه إليه بعض الحركات الإسلامية بصورة جيدة لحد الآن، وهذا هو الاتجاه الراجح الآن في الصراع الحضاري العالمي: المنافسة على الإنسان في العالم الإسلامي. إن العولمة عملت جهدها على فتح الحدود الاقتصادية والثقافية والإعلامية؛ من أجل التمكن من الاشتغال المباشر؛ لاحتلال الشعور الفردي ثم الاجتماعي.

العولمة إذن تقوم بوظيفتين: الأولى: فتح الحدود الأنطروبولوجية، والثانية: المنافسة على الإنسان في العالم، أو بعبارة أخرى احتلال الإنسان المسلم، ومن هنا فإن الحركة الإسلامية لن تواجه أمريكا، أو الصهيونية، أو الغرب فقط؛ بل ستواجه ( الصوت الآخر ) في مجتمعها أيضًا، بل ربما في صفوفها وفصائلها أيضًا، وهذا أسوأ ما يتوقع من هزيمتها! وقد شاهدنا بعض تجلياته - مع الأسف - على مستوى الفكر وعلى مستوى الممارسة، حتى لكأنك أمام (علمانية إسلامية! ) لكن ليس بالمعنى التقليدي.

إن المواجهة لن تكون كما كانت من قبل ضد طابور العملاء السياسيين، أو الموالين ثقافيًا للغرب، من اللائكيين واليساريين، كلا؛ فتلك حرب - في منطق الرؤية المستقبلية - انتهت ووضعت أوزارها، إن المواجهة الجديدة ستكون ضد (نمط الحياة ) الأمريكية، الذي لن يقصر على النخبة المغتربة فكريًّا، أو على الطبقة الأرستقراطية، بل هو يصبح الآن بالتدريج نمط الشعوب الإسلامية؛ بمن في ذلك الإسلاميون أنفسهم، من باب مقولات (الأسلمة)، و (التثاقف)، والانفتاح على (المجتمع المدني)، إن معنى ذلك أن الحركة الإسلامية ستواجه خصمها في ذاتها، ومعنى ذلك أيضًا خطر خسران المعركة حضاريًّا؛ لأن الجسم لم يخلق ليحارب نفسه بل ليحميه، ومن هنا ستحتاج الأمة إلى (مضادات حيوية) جديدة وإلى (بعثة) أخرى، كما سيأتى بيانه بحول الله.

إن قدرات الحركات الإسلامية ذات الطبيعة الحزبية، لن تعدو حدود مقاومة الظلم السياسي، والاختلال الاجتماعي، والإسهام إلى حدِّ ما في التوجيه الاقتصادي والإعلامي... إلخ. وكل ذلك شيء مهم جدًّا، ولكن الأهم منه هو العمل الإستراتيجي المتعلق ببناء الرصيد الروحي المنتج للأجيال، وتوسعة (الاحتياطي) في مجال بناء الإنسان القرآني، وتأثيرها في هذا الآن محدود جدًّا ضمن دوائر ضيقة، ولن تزداد - مع تبلورها الحزبي - إلا ضيقًا! لما للمنهجية الحزبية من ارتباطات ميكانيكية، تغرقها في الجزئي واليومي.

وقدرة الحركة الإسلامية وإمكاناتها - بما وصفنا - هو عينه دور الأحزاب التقليدية في الماضي، وهو ما سيناط، بل قد أنيط فعلًا ببعض الحركات الإسلامية، التي هي في طور التهيؤ للقيام بذلك، وهو بالنسبة إلى التحديات الشمولية للعولمة عمل محدود جدًّا، لن يبلغ حد التغيير الكلي للإنسان، ما دامت آلة الاشتغال الحزبي هي الوسيلة الوحيدة المتوفرة لديها للعمل، وهذه الوسيلة هي نتاج أوربي، ومنهج غربي، لا يعدو في طبيعة تأطيره مجرد صناعة (الرأي العام) المؤقت والمتقلب! والديموقراطية الليبيرالية التي هي فضاء وجود الحزبية لن تؤدي أبدًا إلى نقض أصولها، ما دامت فلسفتها قائمة في منهجها، ولا يمكن للمنهج أن ينقض مذهبيته، أو ينقلب على فلسفته، وما وجوده إلا بها، وقد تقرر عند أرباب «المنهجيات» أن المناهج وفية لمذاهبها، ومن ظن إمكان تجريد المنهج عن مذهبيته فهو واهم! (١) نعم سيؤدي نضاليًا إلى توجيهها من الداخل،

<sup>(</sup>١) أبجديات البحث في العلوم الشرعية للمؤلف: (٩).

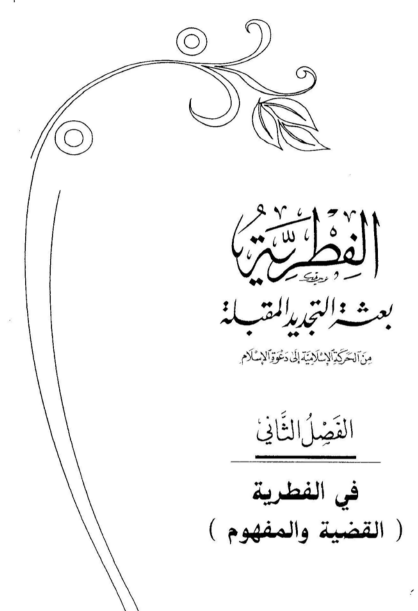
بمعنى أن الحزبية الإسلامية ستعطى للديموقراطية مسحة إسلامية؛ لكن دائمًا في حدود الإمكانات المحسوبة، والقابلة للنقض في كل وقت وحين؛ إذ ( الرأي العام ) الذي يحسمه ( العوام ) هو الممثل الشرعي والوحيد لمصداقية اللعبة، وما الرأي العام الذي يصنع في أسابيع إلا ريح الأهواء، وأصوات الغوغاء.

ثم قد يقول قائل: إذن، إذا وعت الحركة الإسلامية ذلك ؛ فإنها تحسب كل تلك الإمكانات فتخرج عن حد أهداف العولمة. فنقول: لا يمكنها ذلك إلا إذا خرجت عن طبيعتها ( الحزبية ) التي نشأت عليها، بما وصفنا؛ إلى شيء جديد، وهو ما نرجو أن تلده الأيام بحول اللَّه. أو تبقى على طبيعتها تلك فتكون إذن محكومة بإمكانات ( اللعبة الحزبية )، وهي جميعها آئلة بطبيعتها إلى محيط العولمة، ولا منزلة بين المنزلتين، فتوجه العولمة يشتغل الآن وليس غدًا، وتوقع نتائجها مبنى على مشاهدة مقدماتها، فإنما ننطلق إلى المجهول من المعلوم، بناءً على المنطق الرياضي.

أليس معظم الحركات الإسلامية حزبي التنظيم؟ أليست ترجع في بنائها التسلسلي إلى نموذج الحزب السياسي؟ ثم أليست ذات أطروحات مختلفة، واجتهادات متباينة؟ ثم أليست تتفرق بشكل تناسلي إلى جماعات وجمعيات، كما تتناسل الأحزاب القومية والعلمانية، ويَنْشَقُ بعضها عن بعض؛ لأسباب سياسية وشخصانية؟ فإنها بهذا وبما ذكر قبله تنساق تحت تأثير نَجْش الصياد الأمريكي شيئًا فشيئًا إلى قفص ( اللعبة الديموقراطية ) ؛ لتقف أمام المشاهد الغربي، كما تقف الحيوانات الآبدة في أقفاص حديقة الحيوان.

إن الابتلاء العولمي المشتغل الآن، هو أعظم وأشمل من أن تواجهه حركات إسلامية محدودة الغايات والوسائل، حركات بقيت حبيسة آليات تنظيمية، ووسائل تنفيذية، هي من تراث مرحلة الاستعمار القديم، وظروف سقوط الخلافة الإسلامية العثمانية، ونتاج ردود فعل؛ لصيحات الماركسية والقومية، التي تلاشي صداها في الماضي.

إن بصائر القرآن، وسنن التاريخ، وطبيعة التحولات الكبرى في العالم الإسلامي، وخروج الدجال العولمي؛ كل ذلك يحدثنا عن ميلاد شيء جديد في أفق العمل الإسلامي.



#### • وفيه مبحثان:

ٱلمَبْحَثُ ٱلأَوَّلُ : الفطرية وقضية الدين.

ٱلمَبَّحَثُ ٱلثَّابِي : الفطرية دراسة في الأركان والمسالك.



عندما تضطرب المفاهيم وتختلف التصورات بين المشتغلين في المجال الواحد، أو ربما تتناقض، نكون مضطرين إلى العودة إلى المنطلقات الأولى للمجال الذي نشتغل فيه؛ لإعادة تجديد السؤال حول ما نعتبره عادة من البَدَهِيَّاتِ.

ولذلك وجب أن نبدأ التفكير والترتيب من الخطوة الأولى لبناء مفاهيم الإسلام في نفوسنا.

فلا خلاف أولًا في أن الإسلام - قبل أن يكون أي شيء - إنما هو: « دين » . ذلك هو معناه الجوهري الأساس، وهو معنى كلي قطعي، ثابت بالنصوص المتواترة كتابًا وسنة، وبالإجماع الكامل. ويكفيك من ذلك قوله تعالى الوارد على سبيل التعريف والتقرير: ﴿ إِنَّ الدِّينَ عِندَ اللّهِ الإسلَامُ ﴾ [آل عمران: ١٩]. ﴿ وَمَن يَبْتَغ غَيْر الإسلَامِ دِينَا فَكَن يُقبَلَ مِنهُ وَهُو فِي الآخِرَةِ مِن الْخُسِرِينَ ﴾ [آل عمران: ١٥]. ومنه بيان غاية إنزال الكتاب على رسوله علي قوله تعالى: ﴿ إِنَّا أَنْرَننا إلَيْكَ الْكَتَبَ بِالْحَقِ فَاعْبُدِ الله مُخْلِصًا لَهُ الدِينَ فَلَ الدِينَ الدِينَ مَا وَصَى بِهِ مِنُ وَلَا لَذَيْنَ أَلُونِينَ أَوْحَيْناً إِلَيْكَ الْحَيْمِينَ أَلَيْكِ وَمَا وَسَيْنَ إِلَيْكَ الْحَيْمَ وَمُوسَى وَعِيسَى أَنَ أَقِيمُوا الدِينَ وَلا لَنَفَرَقُوا فِيهِ ﴾ [الشورى: ١٣]. تلك حقيقة الإسلام كله، وتلك قصة الدين كله! ﴿ وَمَا أَمُوا إِلّا لِيَعْبُدُوا اللّهَ مُؤْلُولَ النَّهُ الدِينَ لَه الدِينَ كله! ﴿ وَمَا أَلْمِونَ اللّهُ اللّهِ مُؤْلُولًا النَّهُ مُؤْلُولًا النَّهُ الدِينَ لَله المِينَ لَهُ الدِينَ عَلَا الْمَيْنَةُ ﴾ [البينة: ٥].

هذا، وإنما أوردنا هذه النصوص هاهنا - على سبيل التذكير - لأنا نعلم أن هذه

الحقيقة - رغم بدهيتها - بدأت تهتز وتضطرب، بصورة واعية أو غير واعية، لدى كثير من العاملين في الصف الإسلامي من الحركة الإسلامية الحديثة، ونحن الآن بإزاء إعادة تفسير بدهيات، وجدنا أنها في حاجة إلى مراجعة وإعادة تقرير، لبناء منهج الاستدلال، حول ما يحتدم حوله الآن كثير من الخلاف والاختلاف، في مناهج العمل الإصلاحي المعاصر ومفاهيمه.

وأقول - كشاهد على المرحلة: لقد أتى علينا حين من الدهر في الحركة الإسلامية نسينا فيه، أو كدنا ننسى، أن الإسلام دين!

هذه خطوة أولى، أو « مقدمة أولى » على حد تعبير المناطقة.

فوجب الآن أن نتساءل: ما معنى كلمة « دين »؟ وما دلالتها المفهومية في القرآن الكريم وفي السنة النبوية؟ ولتكن هذه خطوة ثانية، أو « مقدمة ثانية ».

الدين في اللغة راجع إلى معنى: الانقيادِ والذُّلَّةِ والْخُضوع، وهو معنى مجمع عليه بين أهل اللغة، قال ابن فارس في مادة « دين » : ( « الدال، والياء، والنون » : أصلٌ واحدٌ، إليه يرجع فروعُه كلُّها، وهو جنسٌ من الانقياد والذُّل. فالدِّينُ: الطاعة، يقال دَانَ لَهُ يَدِينُ دِينًا، إذا أَصْحَبَ وانقادَ وطَاعَ. وقومٌ دِينٌ، أي: مُطِيعون منقادون، قال الشاعر: « وَكَانَ النَّاسُ إِلاَّ نحنُ دِينَا ) » (١).

ومنه قيل للدَّيْنِ - بمعنى السَّلَفِ - دَيْنًا؛ لما فيه من ذِلَّةِ الْمَدِينِ وخضوعه للدَّائِن. ولنا أن نورد - بعد ذلك - كلام الراغب الأصفهاني صاحب مفردات القرآن، في بيان علاقة اللغوي بالاصطلاحي، فهو من أجمعها وأبينها، قال يَغْلَثُهُ: « الدين: يقال للطاعة والجزاء، واستعير للشريعة، والدين كالملة، لكنه يقال اعتبارًا بالطاعة والانقياد للشريعة، قال: ﴿ إِنَّ ٱلدِّينَ عِنْدَ ٱللَّهِ ٱلْإِسْلَامُّ ﴾ [آل عمران: ١٩]. وقال: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ دِينًا مِّمَّنْ أَسْلَمَ وَجْهَهُ لِلَّهِ وَهُوَ مُعْسِنٌ ﴾ [النساء: ١٢٥]. أي: طاعةً. ﴿ وَأَخْلَصُواْ دِينَهُمْ لِلَّهِ ﴾ [ النساء: ١٤٦ ] ( ... ) وقوله: ﴿ لَا إِكْرَاهَ فِي ٱلَّذِينِّ ﴾ [ البقرة: ٢٥٦]. قيل: يعنى الطاعة، فإن ذلك لا يكون في الحقيقة إلا بالإخلاص، والإخلاص لا يتأتَّى فيه الإكراه » (٢).

<sup>(</sup>٢) المفردات: مادة « دين ». (١) معجم مقاييس اللغة: مادة « دين ».

ومن هنا كانت حقيقة الإسلام - بما هو دِينٌ - راجعة إلى معنى خضوع القلب والجوارح لله رب العالمين، وهو معنى العبادة. ومآلها إلى المعنى القلبي الخالص؛ إذ لا خضوع للجوارح على الحقيقة إلا بالخضوع التام للقلب، وهو معنى: الإخلاص. وعلى ذلك قام عنوان الإسلام، ومدخله الذي لا مدخل له سواه، أعني: « شهادة أن لا إله إلا الله ». ولا وجود لشيء في الدين خارج هذا المعنى، مذ أسسه - بأمر اللَّه - أبو الأنبياء إبراهيم عليه الصلاة والسلام، على ما بينه القرآن: ﴿ وَمَن يَرْغَبُ عَن مِلَّةِ إِبْرَهِ عِنَم إِلَّا مَن سَفِهَ نَفْسَلْمُ وَلَقَدِ أَصْطَفَيْنَكُ فِي ٱلدُّنْيَأَ وَإِنَّهُ فِي ٱلْآخِرَةِ لَمِنَ ٱلصَّدْلِحِينَ ۞ إِذْ قَالَ لَهُ رَبُّهُ، أَسْلِمْ قَالَ أَسْلَمْتُ لِرَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ [ البقرة: ١٣١ ]. أي: خضعت وأطاعت. وسياق الآية - بسوابقه ولواحقه - دال على هذا المعنى القلبي الخالص، وعلى أنه أساس التسمية العَلَمِيَّةِ لهذا الدين بمصطلح «الإسلام»! كما أنه دال على أن ذلك هو أساس الدين الذي كان عليه الأنبياء عبر التاريخ، ولَكَ أَنْ تستعيد قراءتها بلواحقها - متدبرًا - قال تعالى: ﴿ إِذْ قَالَ لَهُ رَبُّهُ، أَسُلِمُ قَالَ أَسْلَمْتُ لِرَبِّ ٱلْعَلْمِينَ ۞ وَوَضَىٰ بِهَاۤ إِبْرَهِمُ بَنِيهِ وَيَعْقُوبُ يَبَنِيٓ إِنَّ ٱللَّهَ ٱصْطَفَىٰ لَكُمُ ٱلدِّينَ فَلَا تَمُوتُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ۞ أَمْ كُنتُمْ شُهَدَآءَ إِذْ حَضَرَ يَعْقُوبَ ٱلْمَوْتُ إِذْ قَالَ لِبَنِيهِ مَا تَعَبُدُونَ مِنْ بَعْدِى قَالُواْ نَعْبُدُ إِلَىٰهَكَ وَإِلَىٰهَ ءَابَآبِكَ إِبْرَهِءَ وَإِسْمَعِيلَ وَإِسْحَنَّى إِلَهًا وَنِحِدًا وَنَحْنُ لَهُم مُسْلِمُونَ ﴾ [ البقرة: ١٣١ - ١٣٣].

فكان معنى « الدين » - المصطفَى للمؤمنين باللَّه - هو توحيد اللَّه بإخلاص العبادة له، والخضوع له في ذلك وحده خوفًا وطمعًا، وهو معنى « الإسلام » . فلا تشتغل القلوب والجوارح في شيء من مُسَمَّى الدين إلا للَّه؛ سيرًا إليه تعالى حتى يوم لقائه، ذلك اليوم الذي هو غاية الدين ونهاية حكمته، ومناط تنزيله وتشريعه. ومن هنا قال تعالى: ﴿ قُلُ أَمَرَ رَبِّي بِالقِسْطِ وَآقِيمُوا وُجُوهَكُمْ عِندَ كُلِّ مَسْجِدٍ وَمَن هنا قال تعالى: ﴿ قُلُ أَمَرَ رَبِّي بِالقِسْطِ وَآقِيمُوا وُجُوهَكُمْ عِندَ كُلِّ مَسْجِدٍ وَمَن هنا قال تعالى: ﴿ قُلُ أَمَرَ رَبِي بِالقِسْطِ وَآقِيمُوا وُجُوهَكُمْ عِندَ كُلِّ مَسْجِدٍ وَمَن هنا قال تعالى: ﴿ قُلُ أَمَرَ رَبِي بِالقِسْطِ وَآقِيمُوا وُجُوهَكُمْ عِندَ كُلِّ مَسْجِدٍ وَالْعَراف: ٢٩ ].

فكل أركان الإسلام، وأركان الإيمان، لا تخرج عن هذا المعنى البتة، ودونك نصوصها في الكتاب والسنة، فتَدبَّرْ!

وقد أوردنا لذلك من نصوص القرآن ما يكفي، وأما نصوص السنة النبوية

الصحيحة فأكثر من أن تحصى، ويكفينا فيها الحديث المشهور في النيات، الذي صار قاعدة كلية في بيان صحة الأعمال أو بطلانها في الإسلام، من قوله عليه الصلاة والسلام: « إِنَّمَا الأُعْمَالُ بالنِّياتِ، وَإِنُّمَا لِكُلِّ امْرِيُّ مَا نَوَى، فَمَنْ كَانَتْ هجرته إلى اللَّه ورسوله، فهجرته إلى اللَّه ورسوله، ومن كانت هِجْرَتُهُ لِدنْيَا يُصيبُهَا، أَوْ امْرَأَةٍ يَنْكُحُهَا، فَهِجْرَتُهُ إِلَى مَا هَاجَرَ إِلَيْهِ » (١).

وأما حديث جبريل المشهور، الذي بينَّ فيه النبي عَلِيَّتُهِ كلُّ مسمَّى ( الدين ) ؛ وذلك ببيان أركان الإسلام، وأركان الإيمان، وحقيقة الإحسان، ثم منهجية السؤال والجواب تعلمًا وتعليمًا، في سياق بناء منهج « فقه الدين » ؛ فقد ختمه النبي عَلِيلَةٍ بكلمة جامعة مانعة، وهي قوله لعمر بن الخطاب ﷺ: « يَا عُمَرُ، أَتَدْرِي مَنِ السَّائِلُ » قُلْتُ: « اللَّه ورسُولُهُ أَعْلَمُ ». قَالَ: « فإنَّهُ جِبْرِيلُ، أَتَاكُمْ يعْلِّمُكُمْ دِينَكُمْ! » (١٠)، هكذا: « دينكم »، بما لهذا التركيب اللفظي من عموم واستغراق لكل معاني الدين، فرجع ذلك إلى أن ما ذُكِرَ فيه من كليات، هي أصول الدين، وأن ما سواها فروع، ولا صحة لهذه إلا بالانبناء على تلك. وواضح جدًّا في أن ما ذُكِرَ في الحديث من أركان وحقائق إنما هي معانٍ تعبدية محضة، راجعة إلى معنى خضوع القلب والجوارح لله رب العالمين.

وعن أبي هريرة ﷺ أن رسول اللَّه ﷺ قال مبينًا الجوهر الروحي للدين: « إنَّ الدِّينَ يُسْرٌ ولَنْ يُشَادُّ الدِّينَ أَحَدٌ إلاَّ غَلَبَهُ! فَسَدِّدُوا وَقَارِبُوا، وأَبْشِرُوا... واسْتَعِينُوا بِالغَدْوَةِ والرَّوْحَةِ وَشَيْءٍ مِنَ الدُّجْهَةِ! » (٣) قال ابن حجر في شرح هذا الحديث: قوله:

<sup>(</sup>١) متفق عليه.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم. ونصه: (عن عمر بن الخطاب ﷺ، قَالَ: يَيْنَما نَحْنُ مُجلُوسٌ عِنْدَ رَسُولَ اللَّه ﷺ ذَاتَ يَوم؛ إذْ طَلَعَ عَلَينا رَجُلٌ شَديدُ بَياضِ الثِّيابِ، شَديدُ سَوَادِ الشُّعْرِ، لا يُرَى عَلَيهِ أَثَرُ السَّفَرِ، وَلا يَعْرِفُهُ مِنَّا أَحَدٌ، حَتَّى جَلَسَ إِلَى النَّبِيُّ عَبِيْتُهِ، فَأَسْنَدَ رُكْبَتِيهِ إِلَى رُكْبَتِيهِ، وَوَضعَ كَفَّيهِ عَلَى فَخِذَيهِ، وَقالَ: يَا مُحَمَّدُ، أُخْبِرني عَنِ الإسلام. فَقَالَ رَسُولَ اللَّه ﷺ: « الإسلامُ: أَنْ تَشْهِدَ أَنْ لا إِلهَ إِلا اللَّه وأنَّ مُحمَّدًا رسولُ اللَّه، وتُقيمَ الصَّلاةَ، وتُؤتِي الزَّكَاةَ، وَتَصومَ رَمَضَانَ، وَتَحُج البَيتَ إن اسْتَطَعْتَ إِلَيْهِ سَبيلًا ». قَالَ: صَدَقْتَ. فَعَجِبْنَا لَهُ يَسْأَلُهُ وَيُصَدُقهُ!

قَالَ: فَأَخْبرنِي عَنِ الإِيمَانِ. قَالَ: « أَنْ تُؤمِنَ باللَّهِ، وَمَلائِكَتِهِ، وَكُتُبهِ، وَرُسُلِهِ، وَالتَوْم الآخِر، وتُؤْمِنَ بالقَدَرِ خَيرِهِ وَشَرُّهِ ». قَالَ: صَدِقت. قَالَ: فأَخْبرني عَنِ الإِحْسَانِ. قَالَ: « أَنْ تَعْبُدَ اللَّهَ كَأَنَّكَ تَرَاهُ فإنْ لَمْ تَكُنْ تَرَاهُ فِإِنَّهُ يَرَاكَ ». قَالَ: فَأَخْبِرني عَنِ السَّاعَةِ. قَالَ: « مَا المَسْؤُولُ عَنْهَا بأعْلَمَ مِنَ السَّائِلِ ». قَالَ: فأخبِرني عَنْ أَمَاراتِهَا. قَالَ: « أَنْ تَلِدَ الْأَمَةُ رَبَّتَهَا، وأَنْ تَرَى الحُفَاةَ العُرَاةَ العَالَةَ رِعَاءَ الشَّاءِ يَتَطَاوَلُونَ في البُنْيَانِ ». ثُمَّ الْطَلِقَ فَلَمِنْتُ مَلِيمًا، ثُمَّ قَالَ: « يَا مُحْمَرُ، أَتَدْرِي مَنِ السَّامِلُ » قُلْتُ: اللَّهُ ورسُولُهُ أَعْلَمَ. قَالَ: « فإنَّهُ جِبْرِيلُ أَتَاكُمْ يَعْلُمُكُمْ دِينَكُمْ »). (٣) رواه البخاري.

« واستعينوا بالغَدْوَةِ »، أي: استعينوا على مداومة العبادة بإيقاعها في الأوقات المنشطة. والغَدْوَةُ بالفتح: سَيْرُ أُوَّلِ النهارِ، وقال الجوهري: ما بين صَلاةِ الغَدَاةِ وطلوع الشمس. والرَّوْحُةُ بالفتح: السيرُ بَعْدَ الزوالِ. والدُّلْجَةُ - بضم أُوَّلِهِ وفتحِه، وإسكانَ اللام - سَيْرُ آخِرِ الليلِ، وقيل: سيرُ الليل كُلُّهِ، ولهذا عبَّر فيه بالتبعيض، ولأنَّ عملَ الليلِ أَشَقُّ من عملِ النهارِ. وهذه الأوقاتُ أطيبُ أوقاتِ المسافر. وكأنه ﷺ خاطبَ مسافرًا إلى مَقْصِدٍ، فنَبَّهَهُ على أوقاتِ نشاطِه؛ لأن المسافرَ إذا سافَرَ الليلَ والنهارَ جميعًا عَجَزَ وانقطعَ، وإذا تحرَّى السيرَ في هذه الأوقاتِ الْنُشِّطَةِ أَمْكَنَتْهُ الْمُدَاوَمَةُ مِنْ غَيْرِ مَشَقَّةٍ، ومُحسنُ هذه الاستعارةِ أنَّ الدُّنْيَا في الْحَقِيقَةِ دَارُ نَقْلَةٍ إلى الآخِرَةِ، وأنَّ هذه الأَوْقَاتِ بِخُصُوصِهَا أَرْوَحُ مَا يَكُونُ فِيهَا البَدَنُ للعِبَادَةِ! » (١).

فهذه معانِ قلبيةٌ، وحقائقُ أخرويةٌ، وعَقَائِدُ إيمانيةٌ، وأعمالٌ تعبديةٌ، كلها تتضافر - في سياقات شتى - لتحديد المعنى الجوهري « للدين »، ولذلك صح في الحديث أنَّ « خَيْرَ دِينِكُمُ الْوَرَعُ! » (٢). وهو معنى قلبي صرف!

فمدار « الدين » - كل الدين - إذن، إنما هو على قضية الإنسان مع ربه الذي خلقه، لتحديد مصيره الأخروي الذي هو خاتمة المطاف في قصة الوجود البشري كله! وكل التشريع الإسلامي إنما هو دائر حول هذا المدار، سواء في ذلك ما تعلق بالمصالح الدنيوية أو المصالح الأخروية، وهو ما قرره - منذ القديم - شيخ المقاصد العالم الرباني الحكيم أبو إسحاق الشاطبي كِللله، في قاعدته المقاصدية المشهورة، قال: « المصالح المجتلبة شرعًا والمفاسد المستدفعة، إنما تعتبر من حيث تقام الحياة الدنيا للحياة الأخرى، لا من حيث أهواء النفوس في جلب مصالحها العادية، أو درء مفاسدها العادية، والدليل على ذلك (...) أن الشريعة إنما جاءت لتخرج المكلفين عن دواعي أهوائهم حتى يكونوا عبادًا لله » (٣).

ولديُّ هاهنا نص ثمين، يتضمن حكمة بالغة - في سياق منهج تجديد الدين وبيان مراتب أولوياته - لأحد المجددين المعاصرين، هو الأستاذ بديع الزمان سعيد

<sup>(</sup>١) فتح الباري: ( ١/٩٥).

<sup>(</sup>٢) رواه البزار، والطبراني في الأوسط، والحاكم، عن حذيفة، كما رواه الحاكم عن سعد، وصححه الألباني في صحيح الجامع.

<sup>(</sup>٣) الموافقات: ( ٣/٧٧، ٣٨ ).

النورسي ﷺ، يقول: « إن نسبة الأخلاق والعبادة وأمور الآخرة والفضيلة في الشريعة هي تسع وتسعون بالمائة، بينما نسبة السياسة لا تتجاوز الواحد بالمائة » (١). ومن ثُمَّ قال في بيانٍ تربوي حكيم: « إنَّ أسعد إنسان في هذه الحياة الدنيا هو ذلك الذي يتلقَّى الدنيا مَضيفَ مُجنْدِيَّةٍ، ويذعن إلى أنها هكذا، ويعمل وفق ذلك، فهو بهذا التلقي يتمكن من أن ينال أعظمَ مرتبة، ويحظى بها بسرعة، تلك هي مرتبةُ رضا اللَّه سبحانه، إذ لا يَجْعَلُ قيمةَ الألماس الثمينةَ الباقيةَ لقِطَع زجاجيةِ تافهةِ (...) نعم إنَّ الأمور التي تعود إلى الدنيا هي بمثابة قِطَع زجاجيةٍ قابلةٍ للكسر، بينما الأمورُ الباقيةُ التي تخص الآخرة هي بقيمةِ الألماس المتينَ الشمين » (٢) ذلك مَثَلُ الحقائق الإيمانية الأخروية، وما تعلق بها من قول أو عمل.

ومن هنا كان جوهر الرسالة القرآنية إنما هو إنذار البشرية بحق الله العظيم عليها، وما ينبني على ذلك من معاني العبودية، في طريق السير إليه تعالى؛ رَغَبًا ورَهَبًا، ثم ما يترتب عن الإخلال به أو الوفاء من مصير وجزاء، وفي ذلك جاءت الآيات والسور تترى لبيان حقيقة الحياة الدنيا، واقرأ القرآن من أوله إلى آخره - من خلال هذه الحقيقة - تجد إنما هو « كتابٌ أخروي » بامتياز، وما « الحياة الدنيا » في هذا السياق إلا وسيلة تابعة، وآلة خادمة للأخرى، وأي حقيقة في القرآن أشد وأهول سن مثل ما تَصُخُّ به هذه الآيات الصارحات: ﴿ كُلُّ نَفْسِ ذَآبِقَةُ ٱلْمُؤْبِّ وَإِنَّمَا تُوَّفَّوَكَ أُجُورَكُمْ يَوْمَ ٱلْقِيكُمَةِ فَمَن رُحْزِحَ عَنِ ٱلنَّكَادِ وَأَدْخِلَ ٱلْجَنَّكَةَ فَقَدْ فَازَّ وَمَا ٱلْحَيَاوَةُ ٱلدُّنْيَا ۚ إِلَّا مَتَنَكُ ٱلْفُرُودِ ﴾ [آل عمران: ١٨٥]. ﴿ وَمَا هَاذِهِ ٱلْحَيَاةُ ٱلدُّنْيَا ۚ إِلَّا لَهُوُّ وَلَعِبُّ وَإِنَ ٱلدَّارَ ٱلْآخِرَةَ لَهِيَ ٱلْحَيُواَنُّ لَوْ كَانُواْ يَعْلَمُونَ ﴾ [ العنكبوت: ٦٤ ].

وأي خبر أوقع على النفس وأشد، من هذا البيان الرباني الرهيب؟! ﴿ ٱعۡلَمُوٓا أَنَّمَا ٱلْحَيَاوَةُ ٱلدُّنْيَا لَعِبٌ وَلَمَوٌ وَزِينَةٌ وَتَفَاخُرٌ بَيْنَكُمْ وَتَكَاثُرٌ فِي ٱلْأَمُولِ وَٱلْأَوْلَكِ كَمْثَلِ غَيْثٍ أَعْجَبَ ٱلْكُفَّارَ نَبَالُهُمْ ثُمَّ يَهِيجُ فَتَرَيْهُ مُصْفَرًّا ثُمَّ يَكُونُ حُطَنَمًا وَفِي ٱلْآخِرَةِ عَذَابٌ شَدِيدٌ وَمُغْفِرَةٌ مِنَ ٱللَّهِ وَرِضُونٌ وَمَا ٱلْحَيَاوَةُ ٱلدُّنْيَآ إِلَّا مَنَاعُ ٱلْخُرُورِ ۞ سَابِقُوٓا إِلَى مَغْفِرَةٍ مِّن رَّيِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا كَعَرْضِ ٱلسَّمَآءِ وَٱلأَرْضِ أُعِدَّتْ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِٱللَّهِ وَرُسُلِهِءً ذَالِكَ فَضْلُ

<sup>(</sup>١) كليات رسائل النور: صيقل الإسلام: ( ٤٤٦ ).

<sup>(</sup>٢) المكتوبات: ( ٢٣ ).

ٱللَّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَآهُ وَٱللَّهُ ذُو ٱلْفَضِّلِ ٱلْعَظِيمِ ﴾ [ الحديد: ٢٠، ٢١ ].

ماذا بقي إذن؟... فأي شيء في القرآن لا يدور بهذا المدار؟ وأي شيء منه لا يتجه نحو هذا المسار؟ أو لم تكن الكلمات الأولى لرسول الإسلام، يوم أمره الله بالصدع بدعوته – إعلانًا للعالمين – أن خطب الناس – أول ما خطبهم – بقوله علي نذير لكم بين يدي عذاب شديد! » (١).

فما بالنا اليوم - في مجال العمل الإسلامي - نبشر الناس بجنة أرضية؟ وننسى قضية الإنسان الكبرى: الآخرة!

لقد انحرفت تصورات كثير منا فعلًا! وانخدعنا بمقولات دبجناها بأنفسنا فكنا نحن أول ضحاياها! لقد أتى علينا حين من الدهر وجدنا أنفسنا في مواجهة التيارات الماركسية والفلسفات الإلحادية، والنظريات المادية التي تبني مشروعها كله على عرض جنة وهمية على الأرض، فسقطنا في الفخ إلا قليلًا، ثم صرنا نحن أيضًا نبشر الناس - على سبيل المنافسة - بوعود مادية محضة، ونقدمها على أنها مرتكزات مشروعنا، أصالةً لا تبعًا، متوسلين إلى ذلك بكثير من المصطلحات البراقة في عالم السياسة والإعلام.

لقد خدعت الحركة الإسلامية نفسها بنفسها، عندما وظفت مفاهيم «الشمولية» الإسلامية، كرد فعل على حركة تجزيء الإسلام التاريخية، التي قصرته على الأذكار والعبادات في التكايا والزوايا، فراهنت - في سياق رد الفعل - على الشمول، لكنها - مع الأسف - لم تربح الرهان! فغلبت العادات على العبادات، إلا قليلاً. والإسلام شامل لكل معاني الحياة، نعم، تلك حقيقة راسخة من حقائقه الكلية، لا مراء فيها ولا إشكال. ولكن أين من يضبط الميزان؟ وأين من يرتب أولويات الدين كما عرضها الدين؟ لا كما تشتهيها رغائب الصحافة والإعلام، ثم أين من يبني الفروع على الأصول ولا يقلب الميزان؟

لقد جعل كثير من أبناء الحركة الإسلامية المعاصرة حقائق القرآن الأخروية - التي هي مناط الدين، كل الدين - تابعة « لجنة الدنيا »! وذلك بسبب التوظيف السيئ

<sup>(</sup>١) متفق عليه.

لمفهوم « شمولية الإسلام » في كثير من مقولاتهم وخطاباتهم!

ولقد آل هذا المنهج المقلوب ببعض التيارات إلى نسيان الآخرة إلا قليلًا! مما أدى إلى طردها من القاموس النضالي للحركة « الإسلامية » .

وهكذا صرنا إلى نتيجة عجيبة: وهي التأليه اللاشعوري للإنسان! فكان أن احتلت « حقوق الإنسان » مرتبة « حقوق الله » رب الإنسان، دائمًا في إطار مفهوم « شمولية الإسلام »، كذا.

فأين الخلل إذن؟

إن علينا أولًا أن نعيد قراءة القرآن، بما هو خطاب رب العالمين للإنسان، يضمن تحقيق كل مفاهيم الدين، ويوثقها توثيقًا لا يدع مجالًا لباطل أو بهتان، وذلك ما نحاول صناعته بحول اللَّه الآن.

# خلل في الفطرة:

فإذا جمعت ذلك إلى ما أسلفنا من مقدمات منهجية، وجدت أن الخلل اليوم قد أصاب فِطْرَةَ الإنسان، إصابات تتفاوت على حسب موقع ذلك الإنسان - قربًا وبعدًا، وقبولًا ورفضًا - من مشرب القرآن، إلا أن الإصابة في هذا العصر - رغم تفاوتها - عامة شاملة، قد مست أغلب تصورات الإنسان، وعمران الإنسان، بمن في ذلك إنسان هذا الصف الإسلامي الراكض في سباق الحركات والتنظيمات الإسلامية المعاصرة؛ فاختلال المفاهيم الفطرية واضطرابها، أنتج فتنة عامة أشبه ما تكون - في عمومها وشمولها - بالفتن التي ذكرها النبي عَلَيْتُهُ في بيانه الرهيب لما يقع بين يدي الساعة، فسمَّى من بين ما سمَّى: « فِتْنَةَ الدُّهَيْمَاءِ لا تَدَعُ أحدًا من هذه الأمة إلا لطمته لطمة، فإذا قيل: انقضت تَمَادَتْ » (١). وهي أشبه أيضًا ما تكون – في عمومها وشمولها - بـ ( فتنةِ القَطْرِ ) المذكورة فيما رواه أَسَامَةُ بن زيد ﷺ: ( أَنَّ النَّبِي عَيْكَ أَشْرَفَ عَلَى أَطُم مِنْ آطَام الْمَدِينَةِ (٢) . ثُمَّ قَالَ: « هَلْ تَرَوْنَ مَا أَرَى؟ إِنّي

<sup>(</sup>١) رواه أحمد وأبو داود والحاكم، وصححه الألباني في صحيح الجامع الصغير.

<sup>(</sup>٢) الأَطُم: بضمتين، هو: كل حصن مبنى بحجارة على هيئة مربعة. جمعه: آطام. وقد كانت هناك في عهد النبي ﷺ، آطام بضواحي المدينة لحراستها.

لأَرَى مَوَاقِعَ الْفِتَنِ خِلال بُيُوتِكُمْ، كَمَوَاقِعِ الْقَطْرِ! » ) (١). ألا وإن حال الفطرة الإنسانية اليوم لكذلك! نعم، وإليك البيان:

ولكن، لنشرع أولًا في مقاربة هذا المفهوم: ( الفِطْرَة ) ، بعد مفهوم « الإسلام » ومفهوم « الدين ». فهي سلسلة متعاضدة، بعضها من بعض.

ولنبدأ الدعوى بالقول على سبيل التعريف: إذا تقرر أن الإسلام دين، فلك أن تقول: إن الدين فِطْرَةٌ.

وهنا نحسب أننا نقترب أكثر وأكثر من تشخيص الخلل، عسى أن نتمكن -بإذن اللَّه - من وصف منهاج العمل.

ولنعد سؤال البَدَهِيَّةِ الثالثة: ما الفطرة؟

الفِطْرَةُ - كما ستتبين بأدلتها - هي: ذلك السر الكامن في قلب الروح، إنها الجوهر المكنون للخلق الإنساني، والسر المصون للوجود البشري، فهي أم اللطائف، ومرجع الأسرار في المعنى الوجودي لحقيقة « الإنسان »، بكمالها يكمل مفهوم الإنسان، وبنقصها ينقص معناه، وبانخرامها الكلي يخرج عن طبعه وحده إلى درك المعنى البهجي للجنس الحيوان.

فأي مس لها وأي خدش يؤدي حتمًا إلى اضطراب - على قدر ذلك المس وذلك المندش - في المعنى الوجودي للإنسان، وإلى تخبط نفساني واجتماعي؛ بما يفيض منها على وجوده الروحاني والجسماني من معاني الحياة؛ ذلك أنَّ لجُرُوحِ الفطرة درجاتِ، تمامًا كما لجروح الجسد، فخدش الجلد ليس كشق اللحم، ولا هذا ككسر العظم، ولا هو كبقر البطن أو طعن الصدر، فعلى قدر التغيير لطبيعتها يكون حجم الفساد في الأرض؛ إذ هي من أخص خصائص الصنع الإلهي، والتكوين الرباني للخُلْق البشري.

ولذلك كانت الفِطْرَةُ - بما هي « اسم هيئة » كما يقول النحاة - هي الصورة النفسانية الأولى التي خلق الله عليها الإنسان، بما سوَّاها عليه من توازن وكمال، أي قبل تدخل اليد البشرية العابثة فيها بالخرم والخدش.

<sup>(</sup>١) متفق عليه.

ومن هنا كان تدخل الإنسان فيها بالتغيير والتبديل مغامرة خاسرة قطعًا؛ لأنه تدخل فيما لا علم له به من أمر خلقه وماهية وجوده؛ ولذلك كان ممنوعًا من مد يده الطائشة إلى صندوقها قصد محاولة العبث بسرها؛ إذ فساد شيء من حقيقتها لا يمكن تلافيه بأي إصلاح جهول من عنده، أو أي استدراك بليد من علمه، بل لا بد فيه من تدخل ثان لخالقها العظيم، الذي لا تعجزه الإعادة كما لم يعجزه البدء. ﴿ قُلْ يُحْيِيهَا ٱلَّذِيَّ أَنشَأَهَآ أَوَّلَ مَنَرَةً ۚ وَهُوَ بِكُلِّ خَلْقٍ عَلِيثُم ﴾ [ س: ٧٩]. فهو وحده – سبحانه – العليم بأسرارها، الخبير بطبيعة تركيبها. ﴿ أَلَا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ ٱللَّطِيفُ ٱلْخَبِيرُ ﴾ [اللك: ١٤].

ذلك هو مقتضى البيان النبوي العميق من قوله عليه: « مَا مِنْ مَوْلُودِ إلا يُولَدُ عَلَى الْفِطْرَةِ، فَأَبَوَاهُ يُهَوِّدَانِهِ أَوْ يُنَصِّرَانِهِ أَوْ يُكَجِّسَانِهِ، كَمَا تُنْتِجُ البَهِيمَةُ بَهِيمَةً جَمْعَاءَ هَلْ تُحِسُّونَ فِيهَا مِنْ جَدْعَاءَ؟ » (١). وفي رواية مسلم زيادة مهمة، نصها: « كَمَا تَنْتِجُونَ الْإِبِلَ فَهَلْ تَجِدُونَ فِيهَا جَدْعَاءَ حَتَّى تَكُونُوا أَنْتُمْ تَجْدَعُونَهَا ». فتدبر، ما أعجب هذا الكلام النبوي العميق!

فلا يكون التدخل في هذا المعنى اللطيف الممنوع إذن، إلا هوى وضلالًا؛ ولذلك جعل الله الدين أساس الصيانة لهذا السر العجيب في معنى الوجود الإنساني، وهو مقتضى هذا النص القرآني العظيم: ﴿ بَلِ ٱتَّبَعَ ٱلَّذِينَ طُلَمُوٓا أَهْوَآءَهُم بِغَيْرِ عِلْمِ فَمَن يَهْدِى مَنْ أَضَلَ ٱللَّهُ وَمَا لَهُم مِّن نَّاصِرِينَ ﴿ فَأَقِمْ وَجَهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا فِطْرَتَ ٱللَّهِ ٱلَّتِي فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَلَيْهَا لَا نَبْدِيلَ لِخَلْقِ ٱللَّهِ ذَالِكَ ٱلدِّيثَ ٱلْقَيِّكُ وَلَكِكَ أَكْثُرُ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ۞ ۞ مُنِيبِينَ إِلَيْهِ وَٱتَّقُوهُ وَأَقِيمُوا ٱلصَّلَوْةَ وَلَا تَكُونُواْ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ۞ مِنَ ٱلَّذِينَ فَرَّقُواْ دِينَهُمْ وَكَانُواْ شِيَعًّا كُلُّ حِزْبِ بِمَا لَدَيْمِمْ فَرِحُونَ ﴾ [ الروم: ٢٩ - ٣٢ ].

ففطرة الله التي فطر الناس عليها، هي صورة الروح المؤمنة، المجبولة على صفاء الإخلاص لله، بما هو رب العالمين، الخالق وحده لكل شيء، المستحق وحده للعبادة من دون كل شيء. من هنا يبدأ تصور معنى الفطرة فيتفرع بعد ذلك إلى كل أعمال

<sup>(</sup>١) متفق عليه، من رواية أبي هريرة مرفوعًا.

الدين، سواء في ذلك ما كان من الروحانيات أو من الجسمانيات؛ لأن الدين هو المؤهل وحده على صيانتها ورعايتها. المؤهل وحده على صيانتها ورعايتها. خاصة وأن الله – جلَّ علاه – جعل الروح بحكمته الابتلائية مغمورة بالجسد، أو الجسد مغمورًا بها، على سبيل التداخل والامتزاج الدنيوي، لتحقيق حكمة الابتلاء، فكانت فطرة النفس إذن بذلك مهددة بالضياع في غمرة نوازع الجسد الحيوانية، وفي وحلِ رغائبه الطينية؛ إن هي لم تُضبط بالتهذيب والتشذيب، لتبقى على أصل خلقتها، بما هي فطرة نفسانية أولى، وهيئة روحانية سابقة، مجبولة على تسوية تامة وتوازن حكيم.

فالصيانة لهذا المعنى، تهذيبًا وتشذيبًا، هو بالضبط ما تقوم به أحكام التكليف التي جاءت بها الشريعة، ولا شيء من الدين يخرج عن هذا المعنى؛ ولذلك فإنك ترى كيف يمتد معنى الفطرة في الإسلام، من المنطلق الأول للدين، في بيان هيئة المؤمن النفسانية الباطنة، ابتداءً من حقيقة التوحيد بما هو إخلاص العبادة لله وحده، وانتهاءً ببيان هيئة المؤمن الجسمانية، مما يتعلق بخصال الفطرة الظاهرة في تجلياتها الجمالية.

فالمعنى الأول – الهيئة الإيمانية – هو الأصل، وهو مرتبط بعالم الغيب؛ ولذلك فهو صندوق السر، حيث يكمن المعنى الوجودي للإنسان. والمعنى الثاني – الهيئة الجسمانية – إنما هو الفروع المتجلية منه على عالم الشهادة.

فالنصوص الشرعية المؤسسة للمعنى الأول والمبينة له، يتقدمها هذا النص القرآني المذكور، بعباراته الصريحة الواضحة في بناء المعنى الإيماني للفطرة، بما هي إخلاص

لله الواحد القهار، ونفي لكل ضلالات الأهواء والأغيار، وعليه تجري كثير من البيانات النبوية الصحيحة، من مثل حديث الفطرة المذكور في شمول كليتها على كل مولود بشري. وقد صح عن النبي عَلِيلَةٍ غير ذلك من النصوص، التي تؤصل لهذا المعنى التوحيدي وتفصله، منها قوله للمؤذن وقد سمعه يرفع الأذان بالتكبير في الصحراء: « على الفطرة » (١) ومنها قوله - عليه الصلاة والسلام - للبراء بن عازب ﷺ: ﴿ إِذَا أَتَيْتَ مَضْجَعَكَ فَتَوَضَّأَ وُضُوءَكَ لِلصَّلَاةِ، ثُمَّ اضْطَجِعْ عَلَى شِقُّكَ الْأَكْيَنِ، ثُمَّ قُلِ: « اللَّهُمَّ أَسْلَمْتُ وَجْهِي إِلَيْكَ، وَفَوَّضْتُ أَمْرِي إِلَيْكَ، وَأَجْمَأْتُ ظَهْرِي إِلَيْكَ، رَغْبَةً وَرَهْبَةً إِلَيْكَ، لَا مَلْجَأً وَلَا مَنْجَا مِنْكَ إِلَّا إِلَيْكَ، اللَّهُمَّ آمَنْتُ بِكِتَابِكَ الَّذِي أُنْزَلْتَ، وَبِنَبِيِّكَ الَّذِي أَرْسَلْتَ » . فَإِنْ مُتَّ مِنْ لَيْلَتِكَ فَأَنْتَ عَلَى الْفِطْرَةِ، وَاجْعَلْهُنَّ آخِرَ مَا تَتَكَلَّمُ بِهِ » (٢). وغير ذلك من النصوص كثير... فكل هذه المعاني للفطرة ترجع إلى أصل واحد هو مدار التوحيد والإخلاص، الذي هو الصورة الجبلية الأولى للنفس الإنسانية، وهيئتها الروحانية التي كانت عليها يوم سَوَّاهَا بارئها جلُّ علاه.

وأما المعنى الثاني، وهو امتداد تجليات الفطرة إلى المظاهر الجمالية الجسمانية، فمن أشهر النصوص الواردة في ذلك قوله عَيْلِيَّةٍ: ﴿ الْفِطْرَةُ خَمْسٌ: الْخِتَانُ، وَالْإِسْتِحْدَادُ، وَنَتْفُ الْإِبْطِ، وَقَصُّ الشَّارِبِ، وَتَقْلِيمُ الْأَظْفَارِ » (٣).

وهناك ارتباط وثيق بين المعنيين؛ لكون الثاني امتدادًا للأول - من جهة - وتجليًا من تجلياته؛ ولأنه - من جهة ثانية - علامة سيميائية على سلامة الباطن، بما هو تهذيب وتشذيب، فهو دائر على معاني القص والنتف والتقليم، وما شابهها من معاني الصيانة التشريعية للفطرة الإنسانية، وتلك كلها تجليات لما يجب أن يقع في عالم النفس أولًا، من قص ونتف وتقليم للنوازع الطينية، والرغائب الشهوانية، التي تزيغ بالمؤمن عن هيئة الصورة النفسانية الأولى: الفطرة الإيمانية، بما يجعلها تنحرف عن حقيقة التوحيد والإخلاص، إلى ضلالات الأهواء المعبودة من دون الله.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم. ونصه: عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ قَالَ: « كَانَ رَسُولُ اللَّهِ عَلِيْتُهِ يُغِيرُ إِذَا طَلَعَ الْفَجْرُ، وَكَانَ يَسْتَمِعُ الْأَذَانَ فَإِنْ سَمِعَ أَذَانًا أَمْسَكَ وَإِلًّا أَغَارَ، فَسَمِعَ رَجُلًا يَقُولُ: « اللَّهُ أَكْبَرُ اللَّهُ أَكْبَرُ » فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَيْكِيْمَ: ﴿ عَلَى الْفِطْرَةِ ﴾ ثُمَّ قَالَ: ﴿ أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّه أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَّه إِلَّا اللَّه ﴾ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلِيْكُمْ: « خَرَجْت مِنَ النَّارِ » فَنَظَرُوا فَإِذَا هُوَ رَاعِي مغرَّى ﴾.

<sup>(</sup>٣) متفق عليه، من حديث أبي هريرة مرفوعًا. (٢) متفق عليه.

فالفطرة في الإسلام إذن معنى واحد منسجم، راجع إلى الإيمان الخالص، والدين الخالص، ثم إلى ما انبنى على ذلك من حقيقة الخلق الإنساني، تسويةً وتقديرًا بدءًا بالحقائق الإيمانية وسائر التصورات المفهومية لمعاني الخير والشر، والحق والباطل، وانتهاءً بالمواقف السلوكية الاجتماعية، بما تتضمنه من سلامة الأذواق، وصلاح العادات، وسائر ضروب التصرفات البشرية في العمران والحياة.

لكن ذلك جميعًا قائم على المعنى الأول، أعني الصورة النفسانية والهيئة الروحانية للإنسان، بما وصفنا وأصلنا، فلا يسلم شيء من الفروع في مجال التجليات العمرانية والاجتماعية والجسمانية إلا به.

والناظر في مأساة الإنسان المعاصر اليوم يدرك أن الفساد الحاصل في الاجتماع البشري فساد عميق جدًّا، بمعنى أنه مسَّ توازن الفطرة، وخرم صورتها الأولى، وخدش أخص خصائصها الباطنة؛ فنتج عنه اضطراب كبير، وفوضى عارمة في كل مناحي العمران البشري فشاهت الفهوم والتصورات، وشاهت الأذواق والتصرفات وشاهت الحياة البشرية أجمعها إلا ما شاء الله.

فكل ضروب الانحراف البشري المعاصر، وكل صور التمرد على الله، سواء في مجال الإيمان والتوحيد، أو في مجال العبادات والمعاملات والأخلاق، وسائر ضروب التشريع وأنواع النّظم الإسلامية، وما شابهها من خرق سافر عريض، وتمرد على شؤون الربوبية، وانتهاك لحقوق الله، بما هو رب البشرية ورب العالمين، كل ذلك راجع على الإجمال إلى انحراف في المعنى الباطن للفطرة؛ بسبب ما حصل لها من تشوهات في المفاهيم الإيمانية، وانحرافات في فروعها السلوكية والأخلاقية.

وخذ لذلك إن شئت مثال العري السافر الرهيب، الذي آل إليه حال المرأة المسلمة اليوم، وما يقع من الارتكاس المصنوع للشباب - ذكرانًا وإناثًا - في الشهوات، وترديهم في مستنقعات الموبقات، وما يحدث - في سياق ذلك - من الانتهاك الفاجر المحموم لحرمات الله، كل ذلك وما في معناه راجع إلى ما حدث لدى الجيل، من انحرافات وتشوهات في صندوق الأسرار الجبليِّ: الفطرة، لقد تم تطبيع التصورات والأذواق على تمجيد صور الباطل، وتزيين مفاهيم الضلال، فحصل استقذار معاني الجمال والحياء، واستحلاء معاني الفحش والبذاء! وطغى التمرد على كل معاني القيم الجمال والحياء، واستحلاء معاني الفحش والبذاء! وطغى التمرد على كل معاني القيم

الفطرية والأخلاق الفاضلة! ففسدت حاسة الذوق الروحي لدى الإنسان، تمامًا كما يفسد الذوق الحسى لدى مدمن الخمور والمخدرات، عندما تراه يستحلي روائحها النتنة القذرة فهذا وذاك، كلاهما فساد في أصل الفطرة مبين؛ ولذلك صرنا في حاجة إلى إعادة تأسيس جديد لمفاهيم الخير والشر، والجمال والقبح، والحق والباطل، والصلاح والفساد، إلى غير ذلك من المقولات والمفاهيم المؤسسة للحياة العمرانية على الأرض في شتى صورها الحضارية.

وهذا لن يقوم به فرد، ولا جماعة إسلامية محدودة، ولا حزب يصارع في دائرة ضيقة، بل هذا مشروع بعثة تجديدية شاملة، ينهض به جيل كامل من العلماء العاملين، والحكماء الربانيين؛ بقصد رد البناء إلى أصله، وإعادة صياغة الإنسان على أساس موازين الوحي وعلى عينه.

لقد انحرف المعنى الأصلي للفطرة الإنسانية في عالم الروح؛ فانحرف بانحرافه السلوك البشري في الأرض؛ ولو لم يحصل الأول لما حصل الثاني؛ ففجور العري الجسماني - مثلًا - ليس سوى تجلُّ لفجور العري الإيماني، ولك أن تتدبر عمق الارتباط بين الأمرين في هذا النص القرآني العجيب، من قوله تعالى: ﴿ يَنَبَنِّ ءَادَمُ قَدُّ أَنزَلْنَا عَلَيْكُمْ لِبَاسًا يُؤَرِى سَوْءَتِكُمْ وَرِيشًا وَلِبَاشُ ٱلنَّقْوَىٰ ذَلِكَ خَيْرٌ ذَلِكَ مِنْ ءَايَنتِ ٱللَّهِ لَعَلَهُمْ يَذَّكُرُونَ ١ يَنَبِي ءَادَمَ لَا يَقْنِنَكُمُ ٱلشَّيْطَانُ كُمَّا أَخْرَجَ أَبُونِكُمْ مِنَ ٱلْجَنَّةِ يَنزِعُ عَنْهُمَا لِبَاسَهُمَا لِيُرِيَهُمَا سَوْءَتِهِمَأْ إِنَّهُ يَرَىٰكُمْ هُوَ وَقَبِيلُهُ مِنْ حَيْثُ لَا نَرْوَبُهُمَّ إِنَّا جَعَلْنَا ٱلشَّيَطِينَ ٱوۡلِيَآءَ لِلَّذِينَ لَا يُؤۡمِنُونَ ۞ وَإِذَا فَعَـٰلُواْ فَنحِشَةً قَالُواْ وَجَدُنَا عَلَيْهَآ ءَابَآءَنَا وَٱللَّهُ أَمَرَنَا بِهَا ۗ قُلْ إِنَ اللَّهَ لَا يَأْمُنُ بِٱلْفَحْشَآءُ أَنَقُولُونَ عَلَى اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ۞ قُلْ أَمَرَ رَبِّ بِٱلْقِسْطِ وَأَقِيمُوا وُجُوهَكُمْ عِندَ كُلِّ مَسْجِدٍ وَأَدْعُوهُ مُغْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَّ كُمَا بَدَأَكُمْ تَعُودُونَ ﴾ [ الأعراف: ٢٦ - ٢٩ ].

فالانحراف المبين في الآية مؤسَّس له من قبل بانحراف مفهومي في طبيعة الحقائق والقيم، بدءًا بوسوسة الشيطان لآدم في خطيئته الأولى، وانتهاءً بما وصل إليه حال البشرية من تمرد على مفاهيم الحق والجمال؛ حيث صارت تُسَوِّغُ كل ضلالاتها بأنها هي الحق، وأنها هي عين الفضيلة والجمال. ﴿ وَإِذَا فَعَكُواْ فَنْحِشَةُ قَالُواْ وَجَدْنَا عَلَيْهَا ٓ

البَاآءَنَا وَاللّهُ أَمْرَنَا عِهَا ﴾ [ الأعراف: ٢٨]. كذا؛ فأي خراب للفطرة بعد هذا؟ لقد استطاع الشيطان في صراعه المرير مع الإنسان أن يغريه بمد يده الطائشة المستهترة إلى مركز الأسرار من حياته، ويقنعه بتغيير ما هو منهي عن الاقتراب منه، بله مسه والعبث به. ﴿ لَعَنَهُ اللّهُ وَقَالَ لَأَتَّخِذَنّ مِنْ عِبَادِكَ نَصِيبًا مَّفُرُوضًا ۞ وَلَأُضِلَنَهُمْ وَلَامُنَيّنَهُمْ وَلَامُرَنّهُمْ فَلِيُبَتِكُنَّ ءَاذَاكَ الْأَنْعَامِ وَلَامُنَهُمْ فَلَيْمَرِنكُ خَلْقَ اللّهُ وَمَن يَتَخِذِ الشّيطان وَلِيّا مِن دُونِ اللّهِ فَقَدْ خَسِرَ حُسْرَانًا مُبِينًا ﴾ والنساء: ١١٨، ١١٩]. فالتغيير لخلق الله هاهنا هو بمعنى إفساد الفطرة، في هيئتها المعنوية أصالة ثم الجسمانية تبعًا؛ فَتَبْتِيكُ آذان الأنعام هو بمعنى تشقيقها؛ لجعلها علامة على

ما وهبوه لآلهتهم من قرابين لا تُرْكَبُ ولا تُحلب! وهذا تغيير للفطرة ولكن بما هو

إفساد للدين أساسًا وتغيير له؛ لأن التشقيق إنما يقع بقصد الشرك باللَّه. وأما قوله تعالى

بعدُ: ﴿ وَلَا مُرَبَّهُمْ فَلَيُعَيِّرُكَ خَلْقَ اللَّهِ ﴾. فهو في إفساد الفطرة المعنوية مطلقًا؛ الفطرة

وعلى ذلك أورد ابن كثير مذهب عدد من السلف في تفسير هذه الآية، قال كَلَّشَة: ( وقال ابن عباس في رواية عنه، ومجاهد، وعكرمة، وإبراهيم النخعي، والحسن، وقتادة، والحكم، والشدي، والضحاك، وعطاء الحراساني، في قوله: ﴿ وَلَاَمُنَ أَبُّمَ فَلَكُمْ بِرُكَ وَالحَمَ وَالشَدي، والضحاك، وعطاء الحراساني، في قوله: ﴿ وَلاَمُنَ أَبُّمَ فَلَكُمْ بِرُكَ خَلُقَ اللَّهِ ﴾ يعني: دين اللَّه رَجِيلَ لِخَلْقِ اللَّهِ ﴾ [الروم: ٣٠] على قول من جعل ذلك الله وأمرًا »، أي: لا تبدلوا فطرة اللَّه، ودعوا الناس على فطرتهم، كما ثبت في الصحيحين عن أبي هريرة، قال: قال رسول اللَّه عَيْلَيْ: «كل مولود يولد على الفطرة فأبواه يهودانه، أو يجسانه، كما تولد البهيمة بهيمة جمعاء هل تجدون بها من جدعاء؟! ». وفي صحيح مسلم عن عياض بن حمار، قال: قال رسول اللَّه عَيْلَيْ: إني خلقتُ عبادي حنفاء، فجاءتهم الشياطين فَاجْتَالَتُهُمْ عن دينهم، وحَرَّمَتْ عليهم ما أَخلَلْتُ لهم ») (١٠).

إن حجم التشوهات الحاصلة في إنسان هذا العصر البئيس، وما عليه من

بما هي دين اللَّه الحق.

<sup>(</sup>۱) تفسير ابن كثير: ( ٥٥٧/١ ).

انحرافات تمتد من العقائد والتصورات والمفاهيم، إلى الممارسات والتصرفات والأخلاق، وسائر ضروب الأذواق؛ لتنبئ عن عمق التشوه الذي أصابه في فطرته التي فطره الله عليها، بما هو إنسان.

إن خطورة التشوهات المعاصرة أنها قد عمت بها البلوى؛ بصورة توهم الأجيال أنها هي الوضع الطبيعي للإنسان! وأن الشذوذ والانحراف إنما هو في عكسها.

لقد تدفق سيل الفساد على خلايا الروح المشكلة للفطرة الباطنة؛ حتى صار من الصعوبة جدًّا أن تجد من نجا من آثار هذا الخراب الروحي الرهيب؛ إذ امتدت التشوهات الروحية، والاختلالات التصورية، والانحرافات السلوكية، حتى إلى كثير من الشرائح العاملة في إطار الحركة الإسلامية نفسها إلا قليلًا، وكانت المأساة أن بعض مَنْ يعرض نفسه على أنه حامل الدواء - للنفس وللمجتمع - هو ذاته يعاني من الداء! الداء الذي يزعم أنه يملك علاجه، لقد تسرب المرض إلى كثير من البدهيات الدينية في تصورات ( الحركة الإصلاحية ) المعاصرة، بصورة خفية، قد لا تخطر على بال؛ بما جعل محاولة إقناعها بمراجعة ذلك في أدبياتها ضربًا من العبث! وجعلها تعتقد جهلًا بأن ما هي عليه من فهوم ومقولات، هو عين الحق القاطع لكل جدل عقيم.

إن صدمة الطبيب عندما يكتشف أنه هو نفسه مريض، تكون أشد عليه من أي صدمة أخرى بما يجعله - في بعض الأحيان - يرفض عرض نفسه على زميل له، ولو على سبيل الاستشارة فيتمادى في طمس حقيقة مرضه، والدخول في علاجات فردية غير مجدية؛ إيهامًا لنفسه وخداعًا لها، مصرًا على عدم الاعتراف بالواقع حتى يكون من الهالكين.

إن طبيعة المرض اليوم في الحياة الإسلامية العامة والخاصة، أعمق من أن تعالجه يد بشرية قاصرة، لا خبرة لها ولا اختصاص، إن اختلال سر الفطرة في الإنسان اليوم في حاجة ماسة إلى تدخل الرحمة الإلهية، بما تملك من معانى الربوبية وشؤونها العظمي، المحيطة بأسرار الملك والملكوت، فلا يستطيع إصلاح الفطرة البشرية اليوم، وإعادة تسويتها على أصل خلقتها، إلا الذي فطرها أول مرة؛ الرب العليم بطبيعة تكوينها، وخصائص تركيبها؛ بما خلق فيها من لطائف وأسرار، فهو وحده الخالق، وهو وحده

من يملك حق الصيانة والرعاية. ﴿ اللَّهُ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ ﴾ [ الزمر: ٦٢ ].

ومن هنا كان خطاب الوحي - بما هو خطاب الفطرة حقًا - هو وحده المؤهل لإصلاح العطب الحاصل في محركات العمل الإسلامي المعاصر، والقادر على ترشيد السير وتصويب الاتجاه، وضبط بوصلة المقاصد والغايات، وإعادة ترتيب سلم الأولويات، كما أنه هو وحده المؤهّل لإعادة تسوية ملامح الصورة الفطرية في النفس الإنسانية على العموم.

إن اشتغال العمل الإصلاحي بإعادة بناء العمران الروحي للفطرة الإنسانية، مؤدِّ الضرورة إلى إعادة تجديد العمران الاجتماعي والمادي للحياة الإنسانية برمتها، سياسة واقتصادًا واجتماعًا؛ إذ ذلك هو المنهاج القرآني الذي سلكه رسول اللَّه عَلِيْهِ طيلة مدة بعثته الشاملة، بما استقرت عليه من كل وظائف النبوة، تلاوة وتزكية وتعليمًا.

فإذا صح للعمل الإسلامي هذا، وجب أن يضبط الوسيلة الأساس، ألا وهي اعتماد خطاب الوحي لا غير، القرآن الكريم وبياناته النبوية. فالقرآن بما هو كلام رب العالمين، المنزل لهذه الوظيفة أساسًا، هو المؤهل وحده لإعادة بناء هذا النوع من الهدم والردم، الحاصل في الحياة البشرية اليوم، كما وصفنا وشخصنا. ولك أن تتدبر قوله تعالى في بيان طبيعة القرآن: ﴿ قُلُ أَنزَلَهُ اللّذِي يَعْلَمُ السِّرَ فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ إِنّهُ وَعَالَى عَفُورًا رَّحِيمًا ﴾ [ الفرقان: ٦]. وقال في خصوص وظيفته: ﴿ وَقَالَ الّذِينَ كَفَرُوا لَوْلَا نُزِلَ عَلَيْهِ الْقُرْءَانُ جُمْلَةً وَنِيدًا ﴾ [ الفرقان: ٢]. وقال في خصوص وظيفته: ﴿ وَقَالَ الّذِينَ كَفَرُوا لَوْلَا نُزِلَ عَلَيْهِ الْقُرْءَانُ جُمْلَةً وَنِيدًا ﴾ [ الفرقان: ٣٢ ].

فإذا صح الأمران معًا - الهدف والوسيلة تشخيصًا وعلَّاجا - ثم شرع أبناء العمل الإسلامي فعلًا في تطبيق « المنهاج القرآني الفطري »، كانوا هم أول من يخضع لعملياته الجراحية، من حيث يشعرون أولًا يشعرون؛ لأن الوحي لا يصل إلى الناس إلا بعد أن تشتعل بحرارته قلوبُ الدعاة إليه، وتلتهب هي ذاتها بحقائقه، وتتوهج بخطابه، فلا نور ولا اشتعال إلا باحتراق، ولك أن تتدبر معاناة محمد بن عبد الله، ومكابدته للقرآن العظيم كيف كانت، وليس عبثًا أن يُرْسِلَ عَلِيلِهِ هذا

الشعور العميقَ نفَسًا لاهبًا بين يدي أصحابه الكرام، قائلًا لهم: « شَيَّبَتْنِي هُود وَأُخَوَاتُهَا! » <sup>(١)</sup> .

فشعور الداعية بأنه هو عينه قد صار موضوعًا للإصلاح، لا آلة له فحسب، وبأن نفسه ذاتها قد صارت حديقة لمقص القرآن، يشتغل فيها بالتهذيب والتشذيب، وتربة لمائه الصافي الرقراق تتلقاه بشغف وشوق، ومصباحًا لزيته الوهاج تحترق به مواجيدها توهجًا واشتعالًا، كل ذلك علامة على أنه قد دخل في أول خطوات العمل الإسلامي السليم، وانخرط في مسلك السير الفعلي إلى الله، عبدًا لله أولًا، ثم داعيًا إليه بصِدقٍ، جلُّ علاه. ذلك هو الحق إن شاء اللُّه، وإلَّا ﴿ فَمَاذَا بَعْدَ ٱلْحَقِّ إِلَّا ٱلصَّهَلَالُ ﴾ [ يونس: ٣٢ ].

فقضية الفطرة إذن، هي قضية الدين في هذا العصر، وهي قضية الإنسان، ومن هنا كانت الفِطْرِيَّةُ مشروعًا دعويًّا قائمًا على هذا المعنى، يحمل رسالته التربوية هدفًا ووسيلةً.

هذا، وبعد استقراء مواردها في كتاب اللَّه وسنة رسول اللَّه ﷺ، ثم تشخيص أدوائها وتشوهاتها في عصرنا هذا، جعلنا لها - لتيسير الاشتغال بها - أدوات منهجية، نعرضها في مجموعة من المفاهيم القرآنية، تشكل جهازًا تربويًا متكاملًا، هو مسمى « الفطرية » أو « المنهاج الفطري » في القرآن.

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي والحاكم، وصححه الألباني في صحيح الجامع.



الفِطْرِيَّةُ: مصدر صناعي أخذناه من الفطرة. وهو دالٌ – بمصدريته تلك – على معنى دعوي؛ أي على « فِعْلِ » واقع في الفطرة ومن أجلها، سواء في النفس أو في المجتمع، ومن هنا سَكَكْنَاهُ مصطلحًا نعبر به عن مشروع دعوي عام، وعن تصور كلي للعمل الإسلامي، نرجو أن يوفقنا اللَّه إليه، وهو ما نتوسل إلى محاولة ضبطه – في هذه الورقات – بمسمى الفطرية.

ولذلك جعلنا لها حَدًّا، وستةَ أركانِ، وثلاثةَ مَسَالِكَ.

# فأمَّا حَدُّهَا فهو:

إِقَامَةُ الوَجْهِ للدِّينِ حَنِيفًا، خَالِصًا للَّهِ؛ وذلك بِمُكَابَدَةِ القُرْآنِ ومُجَاهَدَةِ النَّفْسِ بِهِ تَلَقِّيًّا وبَلاَغًا؛ قَصْدَ إِخْرَاجِهَا مِنْ تَشَوُّهَاتِ الْهَوَى إِلَى هُدَى الدِّينِ الْقَيِّمِ؛ ومِنْ ظُلُمَاتِ الضَّلالِ إلى نُورِ الْعِلْم بِاللَّه.

فبناءً على هذا التعريف؛ تكون « الفِطْرِيَّةُ » بمثابة عملية إصلاحية وجدانية، تقوم أساسًا على تصحيح ما فسد من فطرة الإنسان، المجبول أصلًا على إخلاص التوحيد، وإصلاح ما أصابها من تشوهات تصورية وسلوكية، في شتى امتداداتها العمرانية.

ذلك مقتضى الآيات - عِبَارةً وإشارةً وسياقًا - من قوله تعالى، الجامع المانع في هذا المعنى العظيم، وهو النص القرآني الفريد الذي أوردناه من قبل، من قوله تعالى: ﴿ بَلِ اُتَّبَعَ اللَّذِينَ ظَلَمُوا أَهْوَاءَهُم بِغَيْرِ عِلْمِ فَمَن يَهْدِى مَنْ أَضَلَ اللَّهُ وَمَا لَهُم مِن نَصِرِينَ ۞ فَأَقِدْ وَجْهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا فَطَرَتَ اللَّهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا لَا بَدِيلَ لِخَلْقِ

رمن منا كان مدار التربية المفطرة ومحورها الأساس، إما هو كتاب الله جلّ المجارة الله بالم الله بالم الله بالم الله بالمراه الله المحالة المحالة

قهما المعتسة نألم في من يبشع ثكاث يعمه على المحال المعرق

والتربية على هذا الوزَّانِ؛ وإلا فلا نَخَلِّقُ لا تَحْلَقُ بنم لا صَلاحَ وإصلاح.

ذلك أنه قد تقرر بنصوص القرآن وبما تواتر من سنة النبي العدان – عليه أخيل المخال من أن العدل من سنة النبي العدان – أن المحال والإصلاح لا يكونان – على الوجه الحقيقي – إلا عبر المحال والسلام – أن المحال القرآن، وأن من لم يكابد القرآن لم يذق حلاة الإيمان، وأن من لم يعان وقع الموان، وأن من لم يجد أشواق الجنان، ولا تعب النيران، وأن من لحرة ذلك كله لم يذق معنى معبة الرحمن.

فأي دعوة تكون أم أي داعية، إذا كان فؤاده فارغًا من هذه الحقائق والمعاني؟ شاردًا عنها في تيه شقشقات الكلام، ومهاترات الجدل والخصام؟ ولا هو كان ممن اتخذ لنفسه مسلكًا إلى اللَّه عبر ربانية القرآن؟ وكيف لا؟ وها الرحمن - جل علاه - يبين الطريق للعباد - بما لا يدع مجالا للشك ولا للتردد - بقوله الواضح الصريح: ﴿ مَا كَانَ لِبَشُرٍ أَن يُؤْتِيكُ اللّهُ الْكِتنب وَالْحُكُم رَالنَّبُوّة ثُم يَقُولَ لِلنَّاسِ كُونُوا عِبَادًا لِي مِن دُونِ اللّهِ وَلَكِن كُونُوا رَبَّنِيتِينَ بِمَا كُنتُم تَكَلُمُونَ الْكِتنب وَبِما كُنتُم تَدَرسُونَ ﴾ مِن دُونِ اللهِ وَلَكِن كُونُوا رَبَّنِيتِينَ بِما كُنتُم تَعَلِمُونَ الْكِتنب وَبِما كُنتُم تَدَرسُونَ ﴾ والمحتون المعران: ٢٩]. ﴿ وَقَالَ الرَّسُولُ يَكربِ إِنَّ قَوْمِي التَّخَذُوا هَنذَا القُرْءَانَ مَهجُورًا ﴾ والمعان به الله عمران: ٢٩]. ﴿ وَقَالَ الرَّسُولُ يَكربِ إِنَّ قَوْمِي التَّخَذُوا هَنذَا القُرْءَانَ مَهجُورًا ﴾ والمنان به الله عمران: ٢٩]. ﴿ وَقَالَ السَّمْ الله الله المنهج الرباني الفريد، فقال على لسان رسوله عَلِيقٍ : ﴿ إِنَّمَا أَمْنُ أَمْ اللّه المنان بيان هذا المنهج الرباني الفريد، فقال على لسان وأمُرتُ أَن أَمْرُتُ أَن أَمْدُونَ أَن أَمْدُونَ اللّه فَعَن الْمُنوبِينَ ﴿ وَقُل الْمُعَلَى اللّه اللّه عَمْ اللّه الله الله عَلَى الله عَلَم الله عَلَى الله الله المنان الفريد، فقال على لسان وأمُرتُ أَن أَمُونَ مِن الشَيْوِينَ ﴿ وَقُل المُعَلَى اللّه الله المُولِيمُ مَا يَلُكُ يَعْفِل عَمَّا وَلُهُ اللّه الله الله الله ويَعْمَ الله عَمْ الله الله عَمْ وَلُولَ المُعْمَلُونَ ﴾ [ النعل: ٩١ - ٣٠ ].

والمصطلح المفتاح لمنهج التعامل مع القرآن، في مدرسة « الفطرية »، هو مصطلح: « التلقي »؛ لأن التربية القرآنية في مجالس القرآن لا تكون إلا بتلقي الرسالات الكامنة في الآيات، تلك الرسالات هي التي تتضمن حقائق الإيمان المقصودة بالتخلق والتحقق، في طريق الدعوة والسير إلى الله صلاحًا وإصلاحًا.

فمن قرأ سورة الإخلاص ولم يتخلق بالإخلاص، ولا هو تحقق به، فمعناه أنه لم يَتَلَقَّ سورة الإخلاص، ولا هو ممن تلاها حقًّا، ولو ظل يرددها آلاف المرات! ﴿ الَّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ الْكِئْبَ يَتَلُونَهُ حَقَّ تِلاَوَتِهِ الْوَلَئِكَ يُؤْمِنُونَ بِهِ وَمِن يَكُفُر بِهِ فَأُولَئِكَ هُمُ الْكِئْبَ يَتَلُونَهُ حَقَّ تِلاَوَتِهِ الْوَلَيْكَ مُورِدَ بِهِ وَمِن يَكُفُر بِهِ فَأُولَئِكَ هُمُ الْكَيْنَهُمُ الْكِئْبَ يَتَلُونَهُ حَقَّ تِلاَوَتِهِ الْوَلَيْكَ مُورِدُ بِهِ وَمِن يَكُفُر بِهِ فَأُولَئِكَ هُمُ الْكَيْبِرُونَ ﴾ [البقرة: ١٢١]. وكذلك من قرأ المعوذتين ولم يتحقق بما فيهما من أمان، ولا نزلت عليه سكينتهما، فإنه لم يتلق شيئًا من السورتين، ومن قرأ سورة الفاتحة ولم يجد نفسه قد تخلق بالحمد، ثم اندرج بمدارج « إياك نعبد وإياك نستعين » ؟ طلبًا لهداية الرضى والتثبيت، فإنه لم يتلق الفاتحة بعد!

وإنما يكون « التلقي للقرآن » - بما بيناه في كتيب « مجالس القرآن » - من حيث استقبال القلب للوحي على سبيل الذُّكْرِ. وبيانه هو كما يلي:

( كثيرون هم أولئك الناس الذين يتلون القرآن اليوم، أو يستمعون له على الإجمال، على أشكال وأغراض مختلفة، ولكن قليل منهم من ( يَتَلَقَّى ) القرآن! وإنما يؤتي القرآنُ ثمارَ الذكر حقيقةً لمن تَلَقَّاهُ، وإنما كان رسول اللَّه ﷺ يَتَلَقَّى القرآن من ربه. قال تعالى: ﴿ وَإِنَّكَ لَنُلَقَّى ٱلْقُرْءَاكَ مِن لَّدُنَّ حَكِيمٍ عَلِيمٍ ﴾ [ النمل: ٦]. ولا يزال القرآن معروضًا لمن يتلقاه، وليس لمن يتلوه ظاهرًا فقط.

وأما تلقى القرآن فهو استقبال القلب للوحى؛ إما على سبيل النبوءة، كما هو الشأن بالنسبة للرسول عِلِيَّةِ، على نحو ما سبق في قول اللَّه تعالى: ﴿ وَإِنَّكَ لَنُكَفَّى ٱلْقُرْءَاكَ مِن لَّدُنَّ حَكِيمٍ عَلِيمٍ ﴾ [ النمل: ٦ ]. ونحو قوله تعالى: ﴿ وَمَا كُنْتَ تَرْجُوٓاْ أَن يُلْقَنَ إِلَيْكَ ٱلْكِتَابُ إِلَّا رَحْمَةً مِن رَّبِّكُ فَلَا تَكُونَنَّ ظَهِيرًا لِلْكَنفِرِينَ ﴾ [القصص: ٨٦]. حيث ألقى الله عليه القرآن بهذا المعنى، كما فسره الراغب الأصفهاني من قوله تعالى: ﴿ إِنَّا سَنُلَقِي عَلَيْكَ قَوْلًا ثَقِيلًا ﴾ [ المزمل: ٥ ]. قال رَهِيَهُمْ: ﴿ إِشَارَةَ إِلَى مَا مُحَمِّلُ مِن النبوة والوحى » <sup>(۱)</sup>.

وإما أن يكون ( تلقي القرآن ) بمعنى: استقبال القلب للوحي، على سبيل الذُّكْرِ. وهو عام في كل مؤمن أخذ القرآن بمنهج التلقي؛ فذلك المنهج هو الذي به تنبعث حياة القلوب؛ لأنها تتلقى آنئذ القرآن ( روحًا ) من لدن الرحمن. قال تعالى: ﴿ وَكَذَالِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِنَ أَمْرِنَا مَا كُنتَ تَدْرِى مَا ٱلْكِئنَابُ وَلَا ٱلْإِيمَانُ وَلَكِن جَعَلْنَهُ نُورًا نَهْدِي بِهِ، مَن نَشَاءُ مِنْ عِبَادِنَأْ وَإِنَّكَ لَهَدِي إِلَىٰ صِرَطِ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [ الشورى: ٥٠ ]. و ( تلقي القرآن ) بمعنى استقبال القلب للوحى، على سبيل الذِّكْر؛ إنما يكون بحيث يتعامل معه العبد بصورة شهودية؛ أي كأنما هو يشهد تنزله الآن غضًّا طريًا، فيتدبره آيةً، آيةً، باعتبار أنها تنزلت عليه لتخاطبه هو في نفسه ووجدانه، فتبعث قلبه حيًّا في عصره وزمانه، ومن هنا وصف اللَّه تعالى العبد الذي ( يتلقَّى القرآن ) بهذا المعنى؛ بأنه ( يُلْقِي ) له السمع بشهود القلب. قال تعالى: ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكَرَيْ لِمَن كَانَ لَهُ قَلْبُ أَوْ أَلْقَى ٱلسَّمْعَ وَهُوَ شَهِيدٌ ﴾ [ق: ٣٧]. ذلك هو الذاكر بالقرآن حقًّا، الذي يُحَصِّلُ ثمرة الذكرى ولا يكون من الغافلين.

<sup>(</sup>١) المفردات، مادة: (لقي).

#### في الأركان والمسالك | ١٠٩

فأن تتلقى القرآن: معناه إذن؛ أن تصغي إلى اللَّه يخاطبك، فتبصر حقائق الآيات وهي تتنزل على قلبك روحًا، وبهذا تقع اليقظة والتذكر، ثم يقع التَّخَلُّقُ بالقرآن، على نحو ما هو مذكور في وصف رسول اللَّه عَلِيلِيْ، من حديث أم المؤمنين عائشة رَضِلِيْنَا، لما سئلت عن خُلُقِه - عليه الصلاة والسلام - فقالت: «كان خُلُقُهُ القرآن! » (١).

وأنْ تتلقى القرآن: معناه أيضًا أن تتنزل الآيات على موطن الحاجة من قلبك ووجدانك، كما يتنزل الدواء على موطن الداء، فآدم التَّلْيَـٰتُلاً لما أكل هو وزوجه من الشجرة المحرمة؛ ظهرت عليهما أمارة الغواية؛ بسقوط لباس الجنة عن جسديهما، فَظِل آدم التَّكِين كثيبًا حزيتًا. قال تعالى: ﴿ فَأَكَلَا مِنْهَا فَبَدَتْ لَمُمَا سَوْءَ تُهُمَا وَطَفِقًا يَغْصِفَانِ عَلَيْهِمَا مِن وَرُقِ ٱلْجَنَّةَ وَعُصَيَّ ءَادُمُ رَبَّهُ فَغُوَىٰ ﴾ [طه:١٢١]. ولم يزل كذلك حتى ( تلقّى ) كلمات التوبة من ربه فتاب عليه؛ فكانت له بذلك شفاءً، وذلك قوله تعالى: ﴿ فَنَلَقَّىٰ ءَادَمُ مِن رَّبِهِ كَامِنَتٍ فَنَابَ عَلَيْهُ إِنَّهُ هُوَ ٱلنَّوَّابُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ [ البقرة: ٣٧ ]. فهو الطُّيِّين كان في حاجة شديدة إلى شيء يفعله أو يقوله؛ ليتوب إلى اللُّه، لكنه لا يدري كيف؟ فأنزل اللُّه عليه - برحمته تعالى - كلمات التوبة؛ ليتوب بها هو وزوجه إلى اللَّه تعالى. وهي – كما يقول المفسرون – قوله تعالى: ﴿ قَالَا رَبُّنَا ظَلَمْنَاۤ أَنفُسَنَا وَإِن لَّرْ تَغْفِرْ لَنَا وَتَرْحَمْنَا لَنَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴾ [الأعراف: ٢٣]. فبمجرد ما أن تنزلت الآيات على موطن الحاجة من قلبه؛ حتى نطقت بها الجوارح والأشواق؛ فكانت له التوبة خُلُقًا إلى يوم القيامة، وكان آدم الكَلْيُلا بهذا أول التوابين، وذلك بأخذه كلمات التوبة من ربه على سبيل ( التلقي ) : ﴿ فَنَلَقَّتْ ءَادَمُ مِن زَّبِهِ ۚ كَلِمَنتٍ ﴾ [ البقرة: ٣٧ ]! فعندما تقرأ القرآن إذن؛ استمع وأنصت! فإن اللَّه ﷺ يخاطبك أنت! وادخل بوجدانك مشاهد القرآن، فإنك في ضيافة الرحمن، هناك حيث ترى من المشاهد ما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر! ) (٢). وبذلك تخرج إلى الناس في هذا العصر العصيب - بكل تعقيداته وظلماته - تحمل رسالة القرآن، كما حمل موسى التَليِّين من قبل عصاه، فتُلْقِي آياتها كلمة كلمة على سِحْر الشهوات

<sup>(</sup>١) رواه مسلم.

<sup>(</sup>٢) مجالس القرآن: ( ٣٧ – ٤٠ )، بتصرف يسير.

والشبهات، وعلى سائر الأهواء والأدواء. ﴿ فَإِذَا هِىَ تَلْقَفُ مَا يَأْفِكُونَ ﴿ فَوَقَعَ الْحَقُّ وَالشَّبهات، وعلى سائر الأهواء والأدواء. ﴿ فَإِذَا هِى تَلْقَفُ مَا يَأْفِكُونَ ﴿ فَكُلِبُوا هُنَالِكَ وَانْقَلَبُوا صَغِرِينَ ﴿ وَأُلْقِى ٱلسَّحَرَةُ سَنَجِدِينَ ﴿ قَالُوٓا مَا عَلِينَ ﴿ وَالْعَلِينَ ﴾ [ الأعراف: ١١٧ - ١٢١].

نعم، ذلك هو فعل القرآن في هذا الزمان، على النفس وعلى المجتمع، كما كان في كل زمان، لكن لمن تلاه حق تلاوته.

بهذا المنهج إذن تتلقى عزيمتُك رسالة الكلمات، فتشعر بمعاناتها، ويتلقى قلبُك هداية الآيات، فيشعر بمكابداتها، وتجد نفسَك أنك تترقى حقيقة بمدارج الإيمان، تشاهد ذلك وتبصره، فلا يمضي عليها إلا وقت وجيز حتى تراها - بإذن الله - قد تحولت إلى منزلة أعلى من منازل الصلاح والإصلاح؛ فتتحول المعاناة إلى لذة، وتصير المحابدة إلى حلاوة، ويصير الخوف إلى أمان، وإنما الموفّق من وفقه الله.

تلك هي الفطرية، وذلك هو منهاجها لمن شاء أن يتخذ إلى ربه سبيلًا. وأما أركانها فستة:

هي مصطلحاتها المفتاحية - وهي:

١ - الإخلاصُ مجاهدة.

٢ - الآخِرةُ غاية.

٣ - القرآنُ مدرسة.

٤ - الربانيةُ برنامجًا.

٥ - العلمُ طريقة.

٦ - الحكمةُ صبغة.

فأما الركن الأول، وهو: الإخلاصُ مجاهدة:

فهو فَصُّ الفطرية، ومُحُهَّا الذي تنطوي عليه، بما هي محاولة لإعادة بناء النفس على ما بنيت عليه أول ما خلقت، وقد كان أول بنائها على الفطرة، وقد سبق أن أصل الفطرة الإنسانية إنما هو إخلاص التوحيد للَّه رب العالمين، فكان مدارُ الفطرية - أصل الفطرة و على إفراد اللَّه ﷺ بالعبودية، وحده دون سواه، ونبذ سائر

هذا هو المقصد الأساس من المدرسة القرآنية، والغاية الكبرى لبرنامج الربانية، والجامع المانع لمفهوم الفطرية. فمن أراد الإخلاص حقيقة، وجب أن يتحقق بطريقة التخلق بمقامه، ومعراج الرقي إلى منزله، وإلا كان ممن يتمنى على الله الأماني، وليس لذلك دون مكابدة القرآن ومجاهدة النفس به من سبيل، وإنما الموفق من وفقه الله.

#### وأما الركن الثاني، وهو: الآخِرةُ غَاية:

فهو ميزان الداعية المؤمن لتقويم صفاء دينه، وبوصلته لضبط مسار دعوته، وما ارتبط شيء في كتاب الله وسنة رسول الله على كما ارتبط ركن الإيمان بالله بركن الإيمان باليوم الآخر على نحو ما في قوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ يُوعَظُ بِهِ مَن كَانَ مِنكُمْ يُؤْمِنُ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ اللّهِ إِلَيْمَةِ وَاللّهِ عَلَى اللّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ اللّهِ إِللهِ المِنهِ المُعتب وهو في الكتاب والسنة أكثر من أن يحصى؛ إذ الإيمان بالآخرة هو حادي العبد إلى تحقيق منزلة الإخلاص في إيمانه بالله جل علاه؛ ولذلك كان هذا البيان النبوي العجيب في رسم طريق الآخرة للمؤمنين، قال عليه الصلاة والسلام: « مَنْ كَانَتِ الآخِرَةُ هَمَّهُ جَعَلَ اللَّهُ غِنَاهُ في قَلْبِهِ، وجمعَ له قال عليه الصلاة والسلام: « مَنْ كَانَتِ الآخِرَةُ هَمَّهُ جَعَلَ اللَّهُ غِنَاهُ في قَلْبِهِ، وجمعَ له

شملَه، وأتته الدنيا وهي رَاغِمَةً! ومَنْ كَانَتِ الدُّنيا هَمَّهُ جعلَ اللَّهُ فَقْرَهُ بين عينيه وفَرَّقَ عليهِ شَمْلَهُ! ولم يَأْتِهِ مِنَ الدُّنْيَا إلا مَا قُدِّرَ لَهُ » (١).

فالحضور الأخروي الدائم في وجدان المؤمن يجعله آمنًا من فتن الشهوات، ومن بريق الإغراءات، التي تفسد الدعوات وتدمر الحركات، وعدم العض على هذا المعنى العظيم في الإسلام بالنواجذ مُلْق بالمرء - أني كان موقعه الحركي في العلم والعمل -إلى متاهات الضلال؛ ذلك أن قضية الحياة الآخرة هي جوهر العقيدة الإسلامية، ومآل العالم الوجودي كله. ﴿ وَمَا هَلَذِهِ ٱلْحَيَوٰةُ ٱلدُّنْيَا ۚ إِلَّا لَهَوٌ وَلَعِبٌ وَإِنَ ٱلدَّارَ ٱلْآخِرَةَ لَهِيَ ٱلْحَيُواَنُ لَوَ كَانُواْ يَعْلَمُونَ ﴾ [ العنكبوت: ٦٤ ] .

وأحسب أن هذه الحقيقة العظمى لَمَّا ينبغي لكثير من الحركات الإسلامية، أن تراجع تصوراتها، وبرامجها، وأولوياتها، على ميزانها؛ وذلك لِمَا شاهدناه لدى بعضها من انحرافٍ عن وعد جنة الآخرة إلى وعد جنة الأرض في سياق التنافس المحموم مع الحركات اليسارية والأحزاب العلمانية، وإنما المؤمن الصادق بهذا الدين - بله الداعية إليه - رَجُلُ أخروي بالقصد الأول. ﴿ أَرَضِيتُم بِٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا مِنَ ٱلْآخِرَةَ فَهَا مَتَنعُ ٱلْحَكَيُوٰةِ ٱلدُّنيَا فِي ٱلْآخِرَةِ إِلَّا قَلِيلُ ﴾ [التوبة: ٣٨].

وتتميز الفطرية بأنها تجعل لكل حقيقة من حقائق الدين ما جعله اللَّه لها من الحجم والقَدْرِ، في الصورة الكلية للإسلام دينًا ودعوةً؛ لأن ذلك من خصائص الفطرة، ومن صفاتها الذاتية، بما هي الهيئة الأولى للدين، قبل أن يصيبها التغيير والتحريف، ومن هنا كان الركن الثاني من أركان الدعوة الفطرية: « الآخِرةُ غايةٌ »، وقَيَّدْنَا بالغاية؛ حتى لا يبقى هذا المعنى حبيس التصورات النظرية في الجدل الكلامي، بل ليصبح هدفًا محددًا واضحًا، لكل عمل إسلامي يُرْجَى به نيلُ رضا اللَّه، والفوز بالنعيم المقيم في جنات الخلد، والنجاة من عذاب الجحيم، ألا جعلني اللَّه وإياك يا صاح من الفائزين بنعمته، الداخلين في رحمته. ﴿ يَوْمَ لَا يَنفَعُ مَالٌ وَلَا بَنُونَ ۞ إِلَّا مَنْ أَتَى ٱللَّهَ بِقَلْبِ سَلِيمٍ ﴾ [ الشعراء: ٨٨، ٨٩ ].

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي عن أنس مرفوعًا. وصححه الألباني، حديث رقم: ( ٦٥١٠ ) في صحيح الجامع.

## وأما الركن الثالث، وهو: القرآنُ مدرسةً:

فهو الصبغة العامة للفطرية، بما هي قائمة أساسًا على تلقي رسالات القرآن، سواء عبر برامج الربانية أو عبر مجالس القرآن، وقد تبين ألا إمكان لإصلاح الفطرة الإنسانية إلا بالقرآن؛ لأنه إنما أُنْرِلَ أساسًا لهذا القصد الرباني العظيم، فالقرآن - بما هو كلام خالق الإنسان، العليم بأسرار تكوينه - هو كتاب إصلاح الفطرة الإنسانية وصيانتها، ومن هنا كانت الفطرية مدرسة قرآنية بالدرجة الأولى (١).

### وأما الركن الرابع، وهو: الربانية برنامجًا:

فهو أحد مسالكها التربوية الرئيسة، الهادفة إلى تخريج طبقة الدعاة المربين، وهم طائفة الربانيين الحاملين لرسالة القرآن، المشتغلين بدعوته في الناس أجمعين، بما يقتضيه مفهوم الربانية من مقام إيماني عظيم، وفقه دعوي متين؛ ولذلك جعلنا لها برنامجًا قرآنيًا خاصًّا، استقريناه من مجموع الآيات الدالة على أخلاق الربانيين، وخصوص منازلهم الإيمانية، وما تقتضيه من العلم والحكمة، معزَّزًا بالبيانات النبوية، الرامية إلى تخريج أئمة الهدى في الدين.

# وأما الركن الخامس، وهو: العلمُ طريقةً:

فهو راجع إلى كون العلوم الشرعية أساسًا، ومناهجها الاستدلالية والاجتهادية، وقواعدها النقدية والتأصيلية، هي المسلك الأساس لبناء علم الناس بالله وبدينه، عقيدة، وشريعة، وتربية وسلوكًا، فلا مكان في الفطرية للخرافية، ولا للأهوائية الشخصانية، ومن هنا وجب أن تحمل رسالات الفطرية، لكل المسلمين، الحد الأدنى من العلم الشرعي، الذي لا يُعبد الله إلا به، عقيدة وشريعة، وذلك هو المسمى عند العلماء بر « المعلوم من الدين بالضرورة »، أو « ما لا يَسَعُ المسلم جهله »، ثم تحرض - في الوقت نفسه - نبغاء الشباب على تحقيق واجب الوقت، من التفرغ لطلب العلم الشرعي، بشروطه التخصصية؛ وذلك لمد الأمة بأجيال العلماء الربانيين، على ما بيناه في كتابنا « مفهوم العَالِيَّةِ » . فذلك هدف إستراتيجي، وجب أن يكون عمودًا فقريًّا، في كل مشروع دعوي، انتصب لتجديد الدين بصدق وبجدية. وما التوفيق إلا بالله.

<sup>(</sup>١) قد فصلنا ذلك بما يكفي، فيما سبق من بيان، وكذا في مواطن تقديم برنامج الربانية ومفهوم مجالس القرآن، فلا داعي للإطالة.

#### وأما الركن السادس، وهو: الحكمةُ صبغةً:

فهو صمام الأمان لسير العمل الدعوي، وقد كان غياب الحكمة سببًا رئيسًا في هلاك كثير من الدعوات واندثارها، أو انحرافها، والحكمة في العمل الدعوي هي: « اتخاذ الإجراء المناسب، في الوقت المناسب، بالقُدْر المناسب » . فهي إذن راجعة -في النهاية - إلى كلمة واحدة جامعة هي: مُحسْنُ التَّقْدِيرِ والتدبير.

ويُتَحَقَّقُ منها بأمرين، أحدهما كسبي والآخر وهبي. فأما الكسبي فهو: الفقه في الدين بمعناه المنهجي، وخاصة منه ما يسمى عند الأصوليين بفقه « تحقيق المناط » عَامِّهِ وخاصُّه (١)، ويدخل فيه فقه الأولويات وفقه الموازنات، وما يندرج فيهما من قواعد التدرج والتلطف والتترس.

وأما الوهبي فهو: راجع إلى التخلق بمقامات التقوى والورع، إذ هي سبب وضع المؤمن في منزلة التعرض لنفحات اللُّه، التي تفتح البصائر وتنير السرائر، وهو معنى الفرقان في قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ إِن تَنَّقُواْ ٱللَّهَ يَجْعَل لَّكُمْ فُرْقَانَا وَيُكَفِّرُ عَنَكُمْ سَيِّئَاتِكُمْ وَيَغْفِر لَكُمْ وَاللَّهُ ذُو ٱلْفَصْلِ ٱلْعَظِيمِ ﴾ [ الأنفال: ٢٩ ] .

وكذا قوله تعالى: ﴿ وَٱتَّـٰقُوا ٱللَّهُ ۚ وَيُعَلِّمُكُمُ ٱللَّهُ وَٱللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيكٌ ﴾ [ البقرة: ٢٨٢ ].

وفي هذا السياق أسند الله تعالى فعل إتيان الحكمة لنفسه تعالى؛ لنفي مطلقٍ كسبيتها عن الإنسان، وهو قوله تعالى: ﴿ يُؤْتِي ٱلْحِكْمَةُ مَن يَشَآءُ وَمَن يُؤْتَ ٱلْحِكْمَةُ فَقَدْ أُوتِيَ خَيْرًا كَثِيرًا ۗ وَمَا يَذَّكُّرُ إِلَّا أُولُوا ٱلْأَلْبَكِ ﴾ [البقرة: ٢٦٩]. وقد كان شيخ المقاصد أبو إسحاق الشاطبي كِثَلَثْهِ - بما فتح اللَّه له من العلم والحكمة - من أمهر العلماء الربانيين فقهًا لهذه الحقائق وتعبيرًا عنها، بشقيها الكسبي والوهبي، وقد وردت عنه في ذلك إشراقات عجيبة، في نصوص شتى من كتابه الرائد الموافقات، ولنا أن نختار منها هذا النص الفريد، قال كِنْكَبْنُهُ في وصف العالم الرباني الحكيم أنه: « لا يَذْكُرَ للمبتدئ من العلم ما هو حظ المنتهي، بل يربي بصغار العلم قبل كباره، وقد فرض العلماء مسائل، مما لا يجوز الفتيا بها، وإن كانت

<sup>(</sup>١) انظر تفصيل ذلك - إذا تشاء - في كتاب الموافقات للشاطبي: (٩٧/٤).

صحيحة في نظر الفقه، ( ... ) وضابطه أنك تعرض مسألتك على الشريعة، فإن صحت في ميزانها؛ فانظر في مآلها بالنسبة إلى حال الزمان وأهله، فإن لم يؤد ذكرها إلى مفسدة؛ فاعرضها في ذهنك على العقول، فإن قبلتها فلك أن تتكلم فيها، إما على العموم إن كانت مما تقبلها العقول على العموم، وإما على الخصوص إن كانت غير لائقة بالعموم، وإن لم يكن لمسألتك هذا المساغ؛ فالسكوت عنها هو الجاري على وفق المصلحة الشرعية والعقلية » (١) .

وهذه منزلة من العلم الرباني، وجب على الداخل في مدرسة الفطرية أن يحرص على التحقق بأسبابها، والتخلق بشروطها؛ عسى أن يكون من أهلها، ولو على مستوى المنهج في المجال الدعوي، إن لم يكن من أهل الاختصاص الشرعي والاجتهاد الفقهي، ومدرسة القرآن بما هي مَشْرَبٌ رباني صاف، كفيلة بتحقيق ذلك للصادقين من طلابها، بما يجعل الحكمة - بإذن الله - صفة جوهرية في التصرفات الدعوية لأبنائها؛ ولذلك جعلنا الركن الأخير من أركانها: (الحكمة صبغةً). كذلك، والله الموفق للخير والمعين عليه.

تلك إذن هي أركان الفطرية الستة. ونحسب أن الدخول في برامجها القرآنية، من خلال مسالكها التربوية، كفيل بالتحقق التلقائي بها، ركنًا ركنًا، وإنما ذكرناها هاهنا معزولة من باب ذكر المقاصد قبل الوسائل؛ حتى تكون تلك عونًا على حسن تطبيق هذه. واللَّه المستعان.

وأما المسالك التربوية للفطرية فثلاثة، وهي:

١ - مجالس القرآن لتلقِّي حقائق الإيمان، والتخلق بمقتضياتها.

٢ - بلاغ رسالات اللُّه بدعوة الناس إليه.

٣ - رباطات الفطرية، بما تتضمنه من صلوات وأوراد معنوية؛ للتغذية الفردية (٢) .

<sup>(</sup>١) الموافقات: (١٩٠/٤) ١٩١).

<sup>(</sup>٢) جعلنا ذلك فيما كتبنا من قبل - بكتابنا بلاغ الرسالة القرآنية - في ثلاث خطوات، بصيغة: ( اغتنام المجالسات، والتزام الرباطات، وتبليغ الرسالات). وكان الكلام عن « الرباطات » مقصورًا على التزام المساجد، لكننا توسعنا هاهنا بجعلها متبوعة بأعمال أخرى من أوراد الفطرة الضرورية للمؤمن فعلًا وتركًا، على ما يقتضيه قوله تعالى: ﴿ أَتُلُ مَا أُوحِيَ إِلَيْكَ مِنَ الْكِنْكِ وَأَقِيمِ الفَكَلُونَ الصَّكُونَ أَنْتُ الصَّكُونَ تَنْهَىٰ عَنِ الفَكْرُ وَاللَّه تعالى التوفيق. الفَكْرُنُ وَاللَّه تعالى التوفيق.

وبيان ذلك هو كما يلي:

المسالك التربوية للفطرية:

الْمَسَالِكُ التربويةُ لتجديدِ بناءِ الفِطْرَةِ، هي: مجموعة من المسالك التعبدية التي تقود العبد إلى الله، فَتُقَوِّمُ مَا شَاهَ من أخلاقه وطباعه، وتُصلح ما فسد من مزاجه وأفكاره؛ ليستقيم على خالص فطرته، وصفاء سريرته، عبدًا خالصًا لله، ثم ترتقي به عبر مدارج الربانية؛ إلى أن يتخلَّق بِمَقَامِ الصِّدِيقِيَّةِ - إن شاء الله - ويتَحَقَّقَ بِه.

وهي ثلاثة مسالك، نوردها كما يلي:

المسلك الأول: الدخول في مجالس القرآن:

وهي مجالس تربوية لِتَلَقِّي آيات القرآن، والتخلق بأخلاقها وبحقائقها الإيمانية، والتحقق بها، تعلمًا وتعليمًا، وتدبرًا ومدارسةً، وهي تقوم على وظائف النبوة الثلاث، التي هي:

١ – التلاوة بمنهج التلقي.

٢ – التزكية بمنهج التدبر.

٣ - تعليم الكتاب والحكمة بمنهج التدارس (١).

ويستعان على إعداد القلب وتهيئته للتلقي بقيام الليل، ولك أن تختار لنفسك ليلة – على حسب ظروف عملك – تقوم فيها بنحو مائة آية من القرآن (٢)، مرة كل أسبوع على الأقل، عسى أن يصير ذلك لك عادةً يومية، تتنقل خلالها عبر منازل القرآن، وإذا أمكن أن نتحدث – في بداية الطريق – عن « تحقيق المناط التربوي » ؛ فإنه يحسن الإكثار من القيام بسورة الفرقان في الركعة الأولى، وبسورة الحديد في الركعة الثانية، أو بسورة الملك؛ وذلك لما لهذه السور وأمثالها من ترياق عظيم الأمراض هذا العصر العصيب.

كما يحسن أن تكون سورةُ الفرقان خاصة، مما يُبدأ بتعلمه من القرآن الكريم، حفظًا

<sup>(</sup>١) قد بينا ذلك مفصلًا في كتيب « مجالس القرآن »: ( ٣٥ – ٤٤ ).

<sup>(</sup>٢) قال رسول الله ﷺ: « من قام بعشر آيات لم يُكْتَبُ من الغافلين، ومن قام بمائة آية كُتِبَ من القانتين، ومن قام بألف آية كُتِبَ من المقنطرين » رواه أبو داود وابن حبان، وصححه الألباني في صحيح الجامع الصغير.

ومدارسة وتدبرًا؛ لأنها باب عظيم من أبواب القرآن، ومدخل فسيح من مداخله الكبرى، مَنْ تَخَلَّقَ بحقائقها الإيمانية، وتحقق بمنازلها الربانية؛ نال من كنوزه الوفيرة فضلا عظيما؛ إذ فيها من الأسرار العَجَبُ العُجَابُ، عيونًا تتدفق بالأنوار واللطائف والبركات، من بدايتها إلى نهايتها؛ بما يكفي السالك ويُمَكِّنُهُ - بعد تخلقه بأخلاقها وتحققه بمنازلها - أن يلج إلى مسالك القرآن جميعها ويكون من (عباد الرحمن) حقيقةً (١).

ويلحق بهذا المسلك فرع أصيل، وهو مجالس قرآنية لتخريج الدعاة القائمين على مجالس القرآن في الناس، والمؤطرين لها، يعتمدون فيه برنامجًا تربويًّا خاصًّا، منتقى من نصوص القرآن الكريم والسنة النبوية، وهو:

#### برنامج الربانية لتخريج الدعاة:

إذ الربانية: هي مرتبة الإمامة في مجاهدة النفس بالقرآن، على الالتزام بحقائقه الإيمانية، والتخلق بِحِكْمَتِهِ الرحمانية؛ إخلاصًا لله أولًا؛ حتى تفنى في دعوتها عن كل حظوظها، فلا يقوم شيء منها إلا لله وبه، ثم شهادةً بذلك على الناس، تربيةً ودعوةً، ثم صبرًا واحتسابًا.

<sup>(</sup>۱) يكفيك من ذلك إشارةً أنَّ اسمها هو أحد أهم أسماء القرآن! ولا سورة سميت بمثل اسمها، مع أن أسماء القرآن الواردة بنصه كثير، ثم إن موقعها منفتح على أواسط القرآن؛ ولذلك فهي تدخل بصاحبها إلى ساحاته وباحاته؛ وتفضي به إلى معارجه ومقاصده، ومن هنا كانت آياتها كلها تدور على محاور القرآن الكبرى، بدءًا بأصول الإيمان وحقيقة التوحيد والإخلاص، فدلائل النبوة، وحقائق البعث ومشاهد القيامة، والوعد والوعيد، وموازين العدل، وعِبَرِ القصص، ثم حِكم التشريع وجماله؛ ولذلك كانت خاتمتها تحمل من ثمار الإيمان ومدارجه ما يرتقي بالعبد إلى منازل الأولياء والصديقين. وما التوفيق إلا بالله.

اللهِ وَكَانُواْ عَلَيْهِ شُهُدَاءً فَكَلَ تَخْشُواْ النَّكَاسَ وَاخْشُونِ وَلَا تَشْتَرُواْ بِعَايَتِي ثَمَنَا قَلِيلًا ﴾ [المائدة: ٤٤].

وكذا قوله سبحانه: ﴿ لَوَلَا يَنْهَاهُمُ ٱلرَّبَانِيُّونَ وَٱلأَحْبَارُ عَن قَوْلِمِمُ ٱلْإِثْمَ وَأَكْلِهِمُ ٱلسُّحْتَ لَيِنْسَ مَا كَانُواْ يَصْنَعُونَ ﴾ [المائدة: ٦٣].

وقد أورد الإمام البخاري يَخْلَمْهُ في صحيحه قولًا تفسيريًّا لابنِ عَبَّاسِ ﴿ عَالَىٰ قَالَ: ( ﴿ كُونُوا رَبَّانِيِّينَ ﴾ : مُحلَمَاءَ فُقَهَاءَ ﴾. وقال الإمام البخاري بعد ذلك شارحًا: ( وَيُقَالُ: الرَّبَّانِيُّ: الَّذِي يُرَبِّي النَّاسَ بِصِغَارِ الْعِلْم قَبْلَ كِبَارِهِ ﴾ (١) .

ومن هنا فالأمة في حاجة ماسة إلى تخريج طائفة عريضة من هذه النماذج الدعوية، وبثهم في كل منطقة وقطاع؛ للقيام بدور تجديد الدين، على موازين العلم والحكمة (٢).

#### المسلك الثاني: بلاغ الرسالات:

وهو راجع إلى واجب الالتزام الدعوي للإنسان المسلم، وذلك لِمَا تعلق به من أهم صفات ما انتسب إليه من الإسلام: « الرسالية » . قال عَلَيْتِهُ في أمر مطلق لكل الأمة: « بَلِّغُوا عني و لو آيةً » (٣) . ومن هنا كان المجتمع الإسلامي كله جماعة دعوية بطبيعته، وحياة إصلاحية بفطرته، إنه مذ أعلن أنَّ محمدًا رسول اللَّه، تقلد – بمقتضى عقيدة الاتباع – مهمة الدعوة إلى اللَّه، فليس عبثًا أن يحض النبي عَلِيلِيًّ – بكل وسائل التحريض والتشجيع – على الدعوة إلى الخير والهدى، كما في قوله: بكل وسائل التحريض والتشجيع – على الدعوة إلى الخير والهدى، كما في قوله: فَوَاللَّه لأَنْ يَهْدِيَ اللَّهُ بِكَ رَجُلًا وَاحِدًا خَيْرٌ لَكَ مِنْ مُمْر النَّعَم » (٤).

ومن هنا شهادة الله بالخيرية لهذه الأمة، في قوله تعالى: ﴿ كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِٱللَّهِ ﴾ [آل عمران: ١١٠]. إنها صفة عامة في كل من أسلم لله الواحد القهار، كل ينال منها على قدر طاقته ومسؤوليته. لكن لا بد من بيان أن البلاغ اليوم في المسلمين ليس بلاغ ( خبر ) هذا الدين.

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، كتاب العلم، باب العلم قبل القول والعمل.

 <sup>(</sup>٢) قد أوردنا بعض المعالم المنهجية؛ لتكوين شخصية الداعية الرباني، في تمهيد «برنامج الربانية ».

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري. (٤) متفق عليه.

فذلك أمر قام به الأولون، وما بقي اليوم صقع في الأرض لم تبلغه قصة الرسالة الإسلامية، على الجملة، وإنما المسلمون اليوم في حاجة إلى « إبصار ». إبصار الحقائق القرآنية التي تتلى عليهم صباح مساء، وهم عنها عمون، على نحو ما وصف الله سبحانه في قوله: ﴿ وَتَرَكُهُم يَنظُرُونَ إِلَيْكَ وَهُم لَا يُبْصِرُونَ ﴾ [ الأعراف: ١٩٨]، وقوله سبحانه: ﴿ وَتَرَكُهُم يَنظُرُونَ إِلَيْكَ وَهُم لَا يُبْصِرُونَ ﴾ [ الأعراف: ١٩٨]، وقوله سبحانه: ﴿ وَكَأَيْنَ مِنْ ءَايَةِ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ يَمُرُونَ عَلَيْهَا وَهُم عَنهَا مُعْرِضُونَ ﴾ [ يوسف: ١٠٥]. فالبلاغ الذي نحن في حاجة إليه إنما هو بلاغ التبصير، لا بلاغ التخبير.

وأما مادته فما ذكرناه من أصول الرسالة القرآنية، وبلاغات القرآن (١): من اكتشاف المقرآن العظيم، والتعرف إلى الله والتعريف به، واكتشاف الحياة الآخرة، واكتشاف روح الصلوات وحفظ الأوقات، وحقيقة الدعوة إلى الخير، وحكمة اتباع السنة؛ تزكية وتعلمًا وتحلمًا، ومفاتيح ذلك كله في كتاب الله وسنة رسول الله عيالية. وتلك هي وظيفة مجالس القرآن.

ومعلوم أن من أهم الوسائل الدعوية ذات الأثر العميق، خاصة في هذا العصر، إنما هي تأسيس « مجالس القرآن » كما وصفنا وبينا، وتكثير حِلَقِهَا وسوادها في الأمة؛ حتى تصبح جزءًا أساسيًّا من حركة النسيج الاجتماعي العام، وتلون كل شرائحه الاجتماعية، على اختلاف طبقاتها وقطاعاتها، فالداعية المسلم يدعو إلى اللَّه كلَّ الناس، وفي كل مناسبة، ومن على كل منبر، لكن « مجلس القرآن » في النهاية، هو أساس التزكية والتعليم، ومحضن التربية والتكوين، وضمان السير إلى اللَّه، ومن هنا كان مسلك « بلاغ الرسالات » إنما يتم بالرجوع إلى مسلك « مجالس القرآن » تأسيسًا وتوسيعًا.

## المسلك الثالث: رِبَاطُ الفِطْرِيَّةِ:

( بما يتضمنه من صلوات وأوراد معنوية؛ للتغذية الفردية، وما يلزم عن ذلك كله من فعل الصالحات وترك الموبقات ).

فرباط الفطرية: هو أعمال واجبات، وتروك لازمات، وأذكار مندوبات، مما صح أن الرسول على التزمه وداوم عليه، فالرباط الفطري هو معراج المؤمن الدائم إلى الله،

<sup>(</sup>١) هم, فصول كتابنا « بلاغ الرسالة القرآنية » .

وحصنه المنيع من كل فتنة أو آفة؛ ولذلك فهو يتضمن بالأساس، أفعالًا واجبةً وأخرى محرمةً – من المعلوم من الدين بالضرورة – يلتزمها المؤمن فعلًا وتركا أبدًا، على أنها أذكار معنوية تُذَكِّرُهُ أبدًا باللَّه؛ إذْ لا يصح سيره إلى اللَّه إلا بها، كما سترى بمحله إن شاء اللَّه، والغايةُ منه إنما هي إصلاح صورة النفس بتهذيبها وتشذيبها، وكذا تزكيتها بتغذية لطائفها؛ حتى تعود إلى أصل فِطْرَتِهَا.

وقد سمى رسول اللَّه عَلِيْتُم الاشتغال بالصلوات الخمس، وبكل ما تعلق بها من وضوء، ومشي إلى المساجد، وما انبنى عن ذلك كله من سوابق ولواحق من الاستعدادات والعبادات: « رِبَاطًا » . ففي الحديث الصحيح من رِوَايَةِ أَبِي هُرَيْرَةَ عَلَى الْاستعدادات والعبادات: « أَلا أَدُلُّكُمْ عَلَى مَا يَمْحُو اللَّهُ بِهِ الْخَطَايَا وَيَرْفَعُ بِهِ الدَّرَجَاتِ ؟ أَنَّ رَسُولَ اللَّه عَلِيْتِهِ قَالَ: ﴿ أَلا أَدُلُّكُمْ عَلَى مَا يَمْحُو اللَّهُ بِهِ الْخَطَايَا وَيَرْفَعُ بِهِ الدَّرَجَاتِ ؟ قَالُوا: بَلَى يَا رَسُولَ اللَّه قَالَ: إِسْبَاعُ الْوُصُوءِ عَلَى الْمُكَارِه، وَكَثْرَةُ الْخُطَا إِلَى الْمَسَاجِدِ، وَانْتِظَارُ الصَّلاةِ بَعْدَ الصَّلاةِ، فَذَلِكُمُ الرِّبَاطُ! فَذَلِكُمُ الرِّبَاطُ! فَذَلِكُمُ الرِّبَاطُ! » (١٠).

فكون الصلاة والاشتغال بمقدماتها وتوابعها « رباطًا »، بهذا الشمول التربوي الجامع، إنما هو باعتبارها صلة للعبد بربه، وعاصمًا له من الزلات والغفلات فهي لذلك فعل وترك، وهي ذكر دائم لله، فذلك هو « الرباط »، وتلك هي غاية كل فعل تربوي في الإسلام؛ ولذلك كانت الصلاة أعظم شعيرة عملية في الدين، فهي أم الالتزامات والأوراد، وأساس كل الأذكار اللفظية والمعنوية جميعًا، فالصلاة إذا تحقق بها العبد صدقًا، وتخلق بمقاصدها الشرعية حقًا - كانت عبادة جامعة مانعة، واقرأ إن شئت قوله تعالى: ﴿ أَتَلُ مَا أُوحِي إِلَيْكَ مِنَ ٱلْكِنْكِ وَأَقِمِ ٱلصَّلَوَةُ إِلَى المُنكِرُ وَلَذِكُمُ الرِّبَاطُ! فَذَلِكُمُ الرِّبَاطُ! ».

ومن هنا فإننا لم نعتمد في هذا المسلك سوى منهاج السنة النبوية الصحيحة، التي اشتغلت - في مجال إصلاح النفس - بالمعاني أساسًا؛ حيث إنَّ الذِّكر على نوعين؛ هما: الذِّكْرُ العَدَدِيُّ والذِّكْرُ المَعْنَوِيُّ.

<sup>(</sup>١) رواه مالك في موطئه ومسلم في صحيحه، كما رواه أحمد والترمذي والنسائي.

فالعددي: هو الذي يرهن فيه المسلم نفسه بأعداد هائلة من الأذكار، تسبيحًا وتهليلًا واستغفارًا... إلخ، بلوغًا إلى الآلاف! وعلى هذا كان أغلب طرق الصوفية من المتأخرين خاصة، وتلك طريق طويلة محفوفة بالمخاطر، وقلما تصل بصاحبها إلى بر الأمان.

## وأما النوع الثاني فهو: الذُّكْرُ الْمُعْنَوِيُّ:

وهو قائم أساسًا على قصد ربط المؤمن بربه أبدًا، بالأقوال والأفعال والتروك؛ حيث يجتهد العبد ليحقق في كل حركة، وفي كل كلمة، وفي كل هيئة، من سائر الأفعال والتروك التعبدية التي يدخل فيها، معناها الذي شُرعت له؛ فيكون بذلك في أعلى مقامات الذَّرْنِ، ولذلك كانت الصلاة مثلًا بهذا المعنى ذِرْرًا، كما في قوله تعالى: ﴿ فَاعْبُدَنِي وَأَقِهِ الصَّلَوةَ لِذِكْرِي ﴾ [طه: ١٤]، وكان القرآن أيضا بهذا المعنى فِرْرًا، كما في قوله تعالى: ﴿ وَأَنْزَلْنَا ۚ إِلَيْكَ الذِّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِلُ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَهُمْ وَكُولُهُمْ وَلَعَلَهُمْ وَلَعَلَهُ لِلْ الوقوع فيها آنغذ لا يكون إلا غفلة منه عن إيمانه، وهو ضد معنى الذكر، ومثاله الواضح ما ورد في الحديث النبوي المتفق عليه، من قوله عَلِيلَهُ: «لا يزني الزاني حين ينوبي وهو مؤمن، ولا يشرب الخمر حين يشربها وهو مؤمن، ولا ينهب نهبة ذات شرف يرفع الناس إليه ولا يسرق السارق حين يسرق وهو مؤمن » (١٠). وذلك لما لهذه الأفعال والتروك وأضرابها فيها أبصارهم حين ينتهبها وهو مؤمن » (١٠). وذلك لما لهذه الأفعال والتروك وأضرابها جميعًا من تغذية قوية للقلب، وإمداد له بحقائق الإيمان، وهو معنى الذكر وغايته.

فإذا أُخِذَ الذِّكُو العددي بموازينه الثابتة في السنة الصحيحة، وطبق على هذا الميزان، كان ذكرًا معنويًّا أيضًا، وكانت عدديته تابعة لهذا القصد؛ لأن الأذكار النبوية التي بنيت على أعداد معينة إنما جعلتها وسيلة لتعميق المعاني أساسًا، ولضمان تغذية القلب بها، فالأعداد فيها تابعة للمعاني والعكس غير صحيح.

وذلك هو الذكر السُّني النبوي؛ ولذلك ما ثبت في السنة منه إلا ما يدور على المرة الواحدة والثلاث ثم العشرة حتى المائة، على أقصى تقدير. ولم يرد ما يجاوز

<sup>(</sup>١) متفق عليه.

ذلك ليبلغ المئات بله الآلاف؛ إذ القصد الشرعي من الذكر إنما هو ربط القلوب بالله، والترقي بها عبر مدارج الإيمان، وهذا إنما يتم بالتحقق والتخلق بالحقائق الإيمانية والصفات الربانية، ولا يكون ذلك إلا بالإبحار في سفائن المعنى، تركيزًا على قليل الألفاظ، المكتنزة بالحقائق الروحية، والمتدرجة بالعبد تربيةً وتزكيةً في طريق السير إلى اللَّه، بما تتيحه له من التدبر والتذكر، والتغذية الإيمانية المنقطعة النظير، التي تقوم بإعادة بناء عمرانه الروحي، وترميم حصنه النفسي، عسى أن ينجح في ابتلاءاتها في مجال التدافع الاجتماعي، والافتتان الدنيوي من أمـور المـال والأعمال، وسائر معارض الشهوات ومواطنها.

وعلى ذلك المنهاج كان النبي ﷺ يدرب أصحابه ويعلمهم، وشواهده في السنة كثير، بل ذلك هو فعله - عليه الصلاة والسلام - في نفسه بنفسه، ويكفينا من ذلك ما رواه مسلم في صحيحه، من حديث أم المؤمنين جويرية بنت الحارث رَعِيْظُهُمَّا أَنْ النبي ﷺ خرج من عندها بكرة حين صلى الصبح، وهي في مسجدها - يعني وهي تُسَبِّحُ - ثم رجع بعد أن أضحى وهي جالسة على حالها، فقال: « ما زلتِ على الحال التي فارقتك عليها؟ » قالت: نعم. فقال النبي عَلِيُّ « لقد قلتُ بعدك أربع كلمات ثلاث مرات، لو وُزِنَتْ بما قلتِ منذ اليوم لوزنتهن: سبحان اللَّه وبحمده، عددَ خلقِه، ورِضًا نفسِه، وزِنَةَ عرشِه، ومِدَادَ كلماتِه» (١).

ومعلوم أن الكثرة من ذلك تُفْقِدُ اللفظَ حقيقتَه في النفس، وتخرجه عن منهاج السنة النبوية؛ فتحتجب أسرارُه وتغيب أنواره؛ إذْ إن تضخيم جانب من جوانب الدين - بما يخرجه عن أصله المسنون - يؤدي قطعًا إلى ضمور جانب آخر، ربما كان أوجب في الدين وأهم، والحكمةُ إنما هي إعطاء كل شيء قَدْرَهُ الذي أعطاه الشرع له. وعلى هذا المنهج بنينا ما جمعناه من « أوراد الفطرة » للعمل اليومي، في « رباط الفطرة » الدائم. وهو أربعة التزامات:

الالتزام الأول: شهود الصلوات الخمس والتزام رباطاتها:

وذلك بمجاهدة النفس في كل صلاة من الصلوات الخمس؛ لاتحقق من مقام

<sup>(</sup>١) رواه مسلم.

العبودية خشوعًا فيها؛ حتى تجد فعلاً أنك بين يدي اللَّه على تناجيه، ثم تركع له وتسجد، بما هو ربك ورب العالمين، وبما أنت عبده المتبتل بين يديه، فهذا جوهر هذا المسلك وحقيقته، فكل صلاة ضاع منها شهود المناجاة للَّه رب العالمين، فَقَدَتْ معنى كونها مسلكًا تعبديًّا، ووردًا تربويًّا، بل فقدت معنى كونها صلاة على الحقيقة! فعن أنس على أن رسول اللَّه على الله على أخدَكُمْ إذا قَامَ في صَلاَتِه فإنَّهُ يُنَاجِي رَبَّهُ » (١) وفي رواية أبي هريرة وعائشة هي الله الله على المُصَلِّي يُنَاجِي رَبَّهُ؛ فَلْيَنْظُو بِمَا يُنَاجِيهِ! » (٢). وفي صيغة لأبي هريرة خاصة: « فَلْيَنْظُو كَيْفَ يُنَاجِيهِ! ».

#### وإنما ذلك يكون بثلاثة أمور:

أولها: تحقيق تكبيرة الإحرام ابتداءً؛ حيث يكون شهود العبد لحقيقتها تخلصًا من مؤثرات كل الأغيار، وإشهادًا للقلب مقام الوقوف بين يدي الواحد القهار.

وأما الثاني: فهو شهود مقام ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسَتَعِينُ ﴾ عند قراءة الفاتحة – بما هو تحقيق عميق لإخلاص العبادة لله رب العالمين، وحده دون سواه، وبما هو تجميع للقلب على توحيد المعبودية في ذات الله جل علاه.

وأما الثالث: فهو تحقيق الخضوع في هيئتي السجود والركوع؛ لتذوق مواجيد العَبْدِيَّةِ للَّه، وذلك مفضٍ إلى مشاهدة معاني كل حركات الصلاة وتسبيحاتها، فإن لكل هيئة مَقَامًا ولكل عبارة حالًا.

ذلك أنه إذا استقامت هذه الثلاثة للعبد في صلاته استقام له كل أفعالها وأقوالها؛ لِمَا لتلك من تأثير كبير على صلاح باقيها قولًا وعملًا؛ وبذلك تكون الصلاة وردًا تربويًّا حقيقيًّا، ينهى صاحبَه عن الفحشاء والمنكر فعلًا، ويعرج به عبر منازل الإيمان، ولا معراج أسرع في الوصول إلى اللَّه من الصلاة.

ومما يعطي للصلاة عمقَها الروحي عُمْرَانُ سجودِها - بعد التسبيح - بخالص الدعاء، وإنه لا يذوق معنى السجود حقًا، ولا يستفيد من أنواره الفياضة على القلب، إلا مَنْ وَضَعَ جبهته على الأرض خاضعًا لله، ومتذللًا بين يديه تعالى بِأَحَرِّ الدعواتِ

<sup>(</sup>۱) متفق عليه.

<sup>(</sup>٢) رواه الحاكم والطبراني، وصححه الألباني في صحيح الجامع الصغير، وقد رُوي نحو ذلك بطرق شتى في الصحيحين وغيرهما.

وأَخْلَصِهَا، وحَرِيٌّ بالمؤمن أن يذكر هَدْيَ النبي ﷺ في ذلك: وهو قوله عليه الصلاة والسلام: ﴿ أَقْرَبُ مَا يَكُونُ الْعَبْدُ مِن رَبِّهِ وَهُو سَاجِدٌ؛ فَأَكْثِرُوا الدُّعَاءَ ﴾ (١). وكذلك قُولُه عَيْكِيْةٍ: « فَأُمَّا الرَّكُوعُ فَعَظُّمُوا فيهِ الرَّبُّ، وأمَّا السُّجُودُ فَاجْتَهِدُوا في الدُّعَاءِ؛ فَقَمَنْ أَنْ يُسْتَجَابَ لَكُمْ » (٢) .

وأما التزام رباط الصلاة فإنما القصد به المساجد حيثما كانت، وذلك ببذل غاية الوسع لأداء الصلاة المفروضة بها، قال اللهُ جَلُّ عُلاه: ﴿ فِي بُيُوتٍ أَذِنَ اللَّهُ أَن تُرْفُعَ وَيُذِكَرَ فِيهَا ٱسْمُهُ يُسَيِّحُ لَهُ فِيهَا بِٱلْفُدُو وَٱلْأَصَالِ ۞ رِجَالٌ لَّا نُلْهِيمُ تَجَدَرُهُ ۖ وَلَا بَيْعُ عَن ذِكْرِ ٱللَّهِ وَإِفَامِ ٱلصَّلَوْةِ وَإِينَاءِ ٱلزَّكُوةِ يَخَافُونَ يَوْمًا لَنَقَلُّتُ فِيهِ ٱلْقُلُوبُ وَٱلْأَبْصَارُ ١ لِيَجْزِيَهُمُ ٱللَّهُ أَحْسَنَ مَا عَمِلُواْ وَيَزِيدُهُم مِّن فَضْلِهِ ۗ وَٱللَّهُ يَرُزُقُ مَن يَشَآءُ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ [ النور: ٣٦ - ٣٦]. ذلك ما سماه رسول اللَّه عَلِيْتُهِ ( بالرباط )، في حديثه المذكور قبل.

الالتزام الثاني: في المختار من الذُّكُر العَدَدِيِّ:

صيغ الأذكار اللسانية الواردة في السنة الصحيحة كثير، وللمؤمن أن يختار منها ما يشاء، على حسب حاجته وعلته؛ إذ لكل داء دواء، وهذا نوع من تحقيق المناط الخاص، كما عبر عنه الإمام الشاطبي كِعَلَيْهِ، إلا أنه ثبت باستقراء تلك الصيغ والأذكار، أن منها ما يمكن اعتباره أصولًا للذكر في الإسلام، مما اطرد العمل به، أو تواتر الأمر به في نصوص القرآن الكريم وبيانات السنة النبوية الصحيحة، ومما اشتهر محكيًا في كتاب الله على ألسنة الأنبياء والصديقين والشهداء والصالحين، ومما مُدِحُوا بالتزامه والمداومة عليه بالغدو والآصال، وصيغه جميعها - باختلاف عباراتها - تدور على الإجمال حول أربعة أصول:

أولها: الاستغفار، وثانيها: التهليل، وثالثها: التسبيح، ورابعها: الصلاة على النبي عليه (٣).

ولا شك أن غيرها من الأذكار النبوية كثير، لكننا نحسب أن هذه المحاور الأربعة

<sup>(</sup>١) رواه مسلم.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم. وقوله: « قَمَنٌ »، معناه: جَدِيرٌ، وحَريٌّ.

<sup>(</sup>٣) ن. ذلك مفصلًا بأدلته في رسالة ميثاق العهد: ( ١٤٥ ).

المذكورة - لأصليتها، ولتواتر الأمر والعمل بها - هي مما لا يجمل بالمؤمن أن تخلو أوراده منه، ومن هنا كان لك - أخي المحب في الله - أن تتوسع ما شئت في الذكر، على حسب حاجتك وطبيعة علتك؛ بشرط الالتزام بالمنهج المسنون قولًا وعملًا، عسى أن تكون على الفطرة.

وعليه؛ فلك أن تختار من صيغ الأصول الأربعة الصيغ النبوية التالية، تركب منها لنفسك وردًا يوميًّا، وذلك على نحو ما يلى:

أعوذ باللَّه من الشيطان الرجيم ﴿ فَأَقِمْ وَجْهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفَا فِطْرَتَ اللَّهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيَهَا لَا بَدِيلَ لِخَلْقِ اللَّهِ ذَلِكَ الدِيثُ الْقَيِّمُ وَلَكِكَ أَكْكِنَ أَكْتُ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ۞ مُنِيبِينَ إِلَيْهِ وَأَتَقُوهُ وَأَقِيمُوا الصَّلَوٰةَ وَلاَ تَكُونُوا مِنَ الْمُشْرِكِينَ ۞ مِنَ النَّيْمِ مُنِيبِينَ إِلَيْهِ وَأَتَقُوهُ وَأَقِيمُوا الصَّلَوٰةَ وَلاَ تَكُونُوا مِنَ الْمُشْرِكِينَ ۞ مِنَ النَّيمِ مُنْ فَرَحُونَ ﴾ [الرم: ٣٠-٣١] (١). الذِيبَ فَرَقُوا دِينَهُمُ وَكَانُوا شِيعًا كُلُّ حِرْبٍ بِمَا لَدَيْمِ مُورُونَ ﴾ [الرم: ٣٠-٣٦] (١). اللَّهُمُ أَنْتَ رَبِي لاَ إِلَهَ إِلا أَنْتَ خَلَقْتَنِي وأَنَا عَبْدُكَ، وأَنَا على عَهْدِكَ وَوَعْدِكَ مَا اسْتَطَعْتُ، أَعُوذُ بِكَ مِنْ شَرِّ مَا صَنَعْتُ، أَبُوهُ لَكَ بِيعْمَتِكَ عليَّ وأَبُوهُ بِذَنْبِي، فاغْفِرْ لِي فَائِلُهُ لا يَعْفِرُ الذَّنُوبَ إِلاَ أَنْتَ. ( ١ مرة ) (١).

(۱) يجوز للمؤمن أن يختار آية من كتاب الله، أو سورة، يلتزم قراءتها يوميًا أو كثيرًا؛ إذا وجد فيها مناسبة لحاله أو علا تجالدائه، أو لعصره. كما في حديث أنس فله قال: «كان رجل من الأنصار يؤمهم في مسجد قباء، وكان كلما افتتح بسورة يقرأ بها لهم في الصلاة مما يقرأ به، افتتح: ﴿ قُلْ هُو اللّهُ أَحَدُ ﴾ الإخلاص: ١]، حتى يفرغ منها، ثم يقرأ سورة أخرى معها. وكان يصنع ذلك في كل ركعة! فكلمه أصحابه فقالوا: إنك تفتتح بهذا السورة، ثم لا ترى أنك تجزئك حتى تقرأ بأخرى، فإما أن تقرأ بها، وإما أن تدعها وتقرأ بأخرى. فقال: ما أنا بتاركها! إن أحببتم أن أؤمكم بذلك فعلت، وإن كرهتم تركتكم، وكانوا يرون أنه من أفضلهم، وكرهوا أن يؤمهم غيره، فلما أتاهم النبي عيالية أخبروه الخبر، فقال: «يا فلان، ما يمنعك أن تفعل ما يأمرك به أصحابك، ويحملك على لزوم هذه السورة في كل ركعة؟ » فقال: «إني أحبها » فقال على أن أعلم ما يأمرك به أصحابك، ويحملك على لزوم هذه السورة في كل ركعة؟ » فقال: «إني أحبها » فقال على الما أدخلك الجنة » رواه البخاري.

ونحن نرى أن في آيات الفطرة المذكورة أعلاه علامجا مهمًّا، وترياقًا عظيمًا لداء الانحراف المنهاجي عن الفطرة الإيمانية في هذا العصر؛ فيحسن لذلك الإكثار من تلاوتها والاعتصام بهداها تزكيةً وتدبرًا. (٢) عن شداد بن أوس رهم عن النبي عَيِّلِيَّ قال: « سَيَّدُ الاسْتغْفارِ أَنْ يَقُولَ العَبْدُ: اللَّهُمَّ أَنْتَ رَبِّي لا إِلهَ إِلاَّ أَنْتَ ...» إلخ، (كما هو مذكور أعلاه) فقال عليه بعدها: « مَنْ قَالَهَا بالنَّهارِ مُوقِنًا بِها فَمَاتَ مِنْ يُؤمِهِ مَن تَعْمِ مِن تَعْمِ مِن تَعْمِ مِن مَهْ مِن تَعْمِ مِن مَهْ مِن اللهِ اللهُ المُحارى.

- أستغفر اللَّه الذي لا إله إلا هو الحي القيوم، وأتوب إليه. ( ١ مرة ) <sup>(١)</sup>.
  - أستغفر اللَّه وأتوب إليه. ( ١٠٠ مرة ) <sup>(٢)</sup>.
- لاَ إِلَهَ إِلاَ اللهُ وَحْدَهُ لاَ شَرِيكَ لَهُ، لَهُ الْمُلْكُ ولَهُ الْحَمْدُ، يُحْيِي وَيُمِيتُ، وهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ. ( ١٠ مرات ) <sup>(٣)</sup>.
  - لا حوْل وَلا قُوَّة إلا بالله. (٣ مرات) (٤).
- (١) عن ابن مسعود ﷺ قال: قال رَسُول اللَّهِ ﷺ: « من قال أستغفر اللَّه الذي لا إله إلا هو الحي القيوم وأتوب إليه، غفرت ذنوبه وإن كان قد فرَّ من الزحف » - رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ وَالْتُرْمِذِيُّ والحاكم وقال : حديث صحيح على شرط البخاري ومسلم. ووافقه الذهبي. وصححه الألباني أيضًا في صحيح الترمذي: (٣/ ١٧٢).
- (٢) عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﷺ قال : سمعت رَسُول اللَّهِ ﷺ يقول: « واللَّه إنبي لأستغفر اللَّه وأتوب إليه في اليوم أكثر مِنْ سبعين مرة! » رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ. وقال ﷺ: « استغفروا ربكم إنى استغفر اللَّه و أتوب إليه كل يوم مائة مرة ». رواه.البغوي، وصححه الألباني. انظر حديث ( رقم: ٩٤٤ ) في صحيح الجامع. وقال ﷺ: « إنه لَيْغَانُ على قلبي، وإني لأستغفر اللَّه في اليوم مائة مرة » رواه مسلم.
- (٣) عن عبد اللَّه بن عمرو أن النبي ﷺ قال: « خير الدعاء يوم عرفة، وخير ما قلت أنا والنبيون من قبلي: لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد، وهو على كل شيء قدير ». رواه الترمذي. وحسنه الألباني في صحيح الجامع، رقم: ( ٣٢٧٤ ). وعن عمارة بن شبيب السبائي أن النبي ﷺ قال: « مَنْ قَالَ: لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللَّهُ وَحْدَهُ لاَ شَرِيكَ لَهُ، لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحُمْدُ، يُحْيِي وُنِمِيتُ، وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ؛ عَشْرَ مراتٍ، علَى إثْرِ الْمُغَرِبِ؛ بَعَثَ اللَّهُ مَسْلَحَةً يَحْفَظُونَهُ من الشَّيطانِ حتى يُصْبِح، وكتبَ اللَّهُ لَهُ بِهَا عشرَ حسناتِ مُوجِبَاتٍ، ومَحَا عنه عَشْرَ سَيْتَاتٍ مُوبِقَاتٍ، وكانتُ له بِعِدْلِ عشر رقَابِ مُؤمِنَاتٍ » رواه الترمذي وحسنه. ثم حسنه الألباني في صحيح الترمذي وفي صحيح الترغيب والترهيب. وفي رواية أبي أيوب الأنصاري: أن من قالهن حين يصبح « كُنَّ لَهُ مَسْلَحَةٌ مِنْ أَوَّلِ النَّهَارِ إِلَى آخِرِهِ، وَلَمْ يَعْمَلْ يَوْمَعِيْدِ عَمَلًا يَقْهَرُهُنَّ، فَإِنْ قَالَ حِينَ يُمْسِي؛ فَمِثْلُ ذَلِكَ » رواه أحمد والطبراني. وحسنه الشيخ شعيب الأرناؤوط، بينما صححه الشيخ الألباني. وقد روي معناه بطرق مجملة ومفصلة، صحيحة على شرط البخاري ومسلم، كليهما أو أحدهما، فقد صح عند أحمد من حديث أبي هريرة وغيره من الصحابة مرفوعًا، وهو وارد بصيغ متقاربة – كلها صحيحة – عند الترمذي والنسائي وابن حبان والطبراني. وقد فصلنا في تخريج طرقه بكتابنا « ميثاق العهد ».
- (٤) وقد ورد في فضلها العظيم أحاديث كثيرة بلغت بمجموعها حد التواتر، منها ما رواه أبو موسى الأشعري ﷺ قال: « لما غزا رسول اللَّه عَلِيلَتْم خيبر، أشرف الناس على واد، فرفعوا أصواتهم بالتكبير: اللَّه أكبر اللَّه أكبر، لا إله إلا اللَّه، فقال رسول اللَّه عِلِيُّج: « أربعوا على أنفسكم، إنكم لا تدعون أصم ولا غائبًا، إنكم تدعون سميعًا قريبًا، وهو معكم ». وأنا خلف دابة رسول اللَّه عَلِيْتُم، فسمعني وأنا أقول: « لا حول ولا قوة إلا باللَّه »، فقال لي: « يا عبد اللَّه بن قيس »، قلت: لبيك يا رسول اللَّه، قال: « ألا أدلك على كلمة هي كنز من =

- اللَّه أَكْبَرُ كَبِيرًا، وَالْحَمْدُ للَّه كَثِيرًا، وَسُبْحَانَ اللَّه بُكُرَةً وأَصِيلًا. (٣ مرات) (١). - سُبْحَانَ اللَّه وَبِحَمْدِهِ، عَدَدَ خَلْقِهِ، ورِضَا نفسِه، وزِنَةَ عرشِه، ومِدادَ كلماتِه (٣ مرات) (٢).
- سُبْحَانَ اللَّه وَبِحَمْدِهِ، سُبْحَانَ اللَّه العَظِيمِ. ( ٥٠ + ٥٠ + = ١٠٠ ) (٣).
   يَاحَيُّ يَا قَيُّومُ بِرَحْمَتِكَ أَسْتَغِيثُ، أَصْلِحْ لِي شَأْنِي كُلَّهُ، وَلاَ تَكِلْنِي إلَى نَفْسِي طَرْفَةَ عَيْنِ! يَا ذَا الْجُلَالِ وَالإِكْرَام. ( ٣ مرات ) (٤).
- اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى سَيِّدِنَا مُحَمَّدٍ وَعَلَى آلِ سَيِّدِنَا مُحَمَّدٍ، كَمَا صَلَّيْتَ عَلَى سَيِّدِنَا أَرُاهِيمَ وَبَارِكُ علَى سَيِّدِنَا مُحَمَّدٍ وعلى آل سَيِّدِنَا مُحَمَّدٍ، وَعَلَى آلِ سَيِّدِنَا مُحَمَّدٍ، وَعَلَى آلِ سَيِّدِنَا مُحَمَّدٍ، وَعَلَى آلِ سَيِّدِنَا إِبْرَاهِيمَ، في العَالَمِينَ، إِنَّكَ حَمِيدٌ كَمَا بَارَكْتَ عَلَى سَيِّدِنَا إِبْرَاهِيمَ وعلَى آلِ سَيِّدِنَا إِبْرَاهِيمَ، في العَالَمِينَ، إِنَّكَ حَمِيدٌ كَمَا بَارَكْتَ عَلَى سَيِّدِنَا إِبْرَاهِيمَ، في العَالَمِينَ، إِنَّكَ حَمِيدٌ مَيدًد. ( ١ مرة ) (٥).

كنوز الجنة » قلت: بلى يا رسول الله، فداك أبي وأمي، قال: « لا حول ولا قوة إلا بالله » » متفق عليه. وقد فصلنا في تخريج أحاديثها الأخرى في « ميثاق العهد ».

(١) عن عبد الله بن عُمَرَ ﴿ إِنَّا مَا قَالَ: ﴿ بَيْنَمَا نَحْنُ نُصَلِّي مَعَ رَسُولِ اللَّه عَلِيلِمَ إِذْ قَالَ رَجُلٌ مِنَ الْقَوْمِ: ﴿ اللَّهَ أَكْبَرُ كَبِيرًا، وَالْحَمْدُ للَّه كَثِيرًا، وَسُبْحَانَ اللَّه بُكرَةً وأصِيلًا ﴾. فقالَ رَسُولُ اللَّه عَلِيلٍ : ﴿ مَنِ القَائِلُ كَذَا وَكَذَا؟ ﴾ فقالَ رَجُلٌ مِنَ القَوْمِ : أَنَا يَا رَسُولَ اللَّه. قَالَ: ﴿ عَجِبْتُ لَهَا فَتِحَتْ لَهَا أَبُوابُ السّمَاءِ! ﴾ قالَ ابنُ عُمَر: مَا تَرَكْتُهُنّ مُنذُ سَمِعْتُهن مِنْ رَسُولَ اللَّه عَلِيلٍ ﴾ رواه مسلم.

(٢) سبق تخريجه.

(٣) قال رسول الله عَلِيَّةِ: « كَلِمَتَانِ خَفِيفَتانِ على اللِّسانِ، ثَقِيلَتَانِ في الميزَانِ، حَبيبَتَانِ إلى الرَّحْمَنِ: شُبْحَانَ اللَّهِ العَظيمِ » متفق عليه. وقال أيضا: « من قال: سُبْحَانَ اللَّه وبحمده في يوم مائة مرة؛ مُحطت خطاياه، وإن كانت مثل زبد البحر » ( متفق عليه ).

(٤) عن أنس في أن رسول الله على قال لفاطمة: «ما يمنعك أن تسمعي ما أوصيك به: أن تقولي إذا أصبحت وإذا أمسيت: يَا حَيْ يَا قَيُومُ بِرَحْمَتِكَ أَسْتَغِيثُ، أَصْلِحْ لِي شَأْنِي كُلَّهُ وَلاَ تَكِلْنِي إِلَى نَفْسِي طَوْفَةَ عَيْنِ » أخرجه الترمذي والنسائي والطبراني والحاكم وقال: «هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه » وحسنه الشيخ الألباني في صحيح الجامع الصغير والسلسلة الصحيحة. وعنه في قال: «كان النبي عَيِكِ إذا كَرَبَهُ أَمْرٌ قال: «يا حي يا قيوم برحمتك أستغيث » رواه الترمذي بسند حسن. وبإسناده قال: قال رسول الله عَيِكِ : « أَلِظُوا بِيَا ذَا الْجُلاَلِ والإكْرَمِ » وقد رواه أحمد أيضًا بسند صحيح كما في صحيح الجامع. ومعنى أَلِظُوا: الزموا وداوموا. يقال: أَلِظُ يَلِظُ، إذا ثبت وثابر.

 (٥) هذه صيغة الصلاة الإبراهيمية، مختارة ومختصرة من عدة صيغ في الصحيحين وفي غيرهما، منها ما أخرجاه عن عبد الرحمن بن أبي ليلي قال: «لقيني كعب بن عجرة فقال: ألا أهدي لك هدية سمعتها من =

- اللَّهُمَّ صَلِّ وَبَارِكْ عَلَى سَيِّدِنَا مُحَمَّدٍ وعَلَى آلِهِ وسَلِّمْ تَسْلِيمًا. ( ١٠ مرات ) . - وَارْضَ اللَّهُمَّ عن ساداتِنا أصحاب رسولِ اللَّه أجمعين، خصوصًا الأنصار

والمهاجرين، والخلفاءَ الراشدين، أَمَرَاءَ المؤمنين: أَبَا بَكْرٍ، وعُمَرَ، وعُثْمَانَ، وعَلِيًّا، وعلَى كُلُّ من اسْتَنَّ بِسُنَّتِهِم، واقْتَدَى بِهَدْيِهِم، من التابعين لهم بإحسان إلى يوم الدين.

اللهم انفعنا بمحبتهم، وثبتنا على سنتهم، ولا تخالف بنا عن نهجهم، واحشرنا في زمرتهم، مع رسولك الكريم سيدنا محمد عليه أفضل الصلوات والتسليم.

اللهم اجعلنا على هُدَاهُ ثابتين، لاَ مُبَدِّلِينَ ولاَ مُغَيِّرِينَ، حتى نلقاك مُقْبِلِينَ على وجهك الكريم، تائبينَ مُتَطَهِّرِينَ، رَاضِينَ مَرْضِيِّينَ، برحمتِكَ يا أرحمَ الراحمينَ يَا رَبَّ العالمين. آمين.

- سبحانك اللهم وبحمدك، أشهد أن لا إله إلا أنت، وحدك لا شريك لك، أستغفرك وأتوب إليك. (١) انتهى.

هذا، ولا تنس أخي المؤمن - في سياق الذكر - الالتزام بأدعية اليوم والليلة، كدعاء النوم

(١) قال رسول الله عليه : « كفارة المجلس أن يقول العبد: « سبحانك اللُّهم وبحمدك أشهد أن لا إله إلا أنت، وحدك لا شريك لك، أستغفرك وأتوب إليك » رواه الطبراني عن ابن عمرو، وعن ابن مسعود. وصححه الألباني انظر حديث رقم: ( ٤٤٨٧ ) في صحيح الجامع. وفي رواية النسائي والحاكم أنه ﷺ قال: « فإن قالها في مجلس ذِكْرِ كانت كالطابع يطبع عليه، ومن قالها في مجلس لغو كانت كفارة له » رواه النسائي والحاكم عن جبير بن مطعم، وصححه الشيخ الألباني. انظر حديث رقم: ( ٦٤٣٠ ) في صحيح الجامع.

<sup>=</sup> النبي عَلَيْتُهِ؟ فقلت: بلي، فأهدها لي، فقال: سألنا رسول اللَّه عَلِيْتُهِ فقلنا: يا رسول اللَّه، كيف الصلاة عليكم أهلَ البيت؟ فإن اللَّه قد علمنا كيف نسلم عليكم، قال: « قولوا: اللَّهم صلُّ على محمد وعلى آل محمد... إلخ » متفق عليه.

وفضل الصلاة على سيدنا محمد عظيم جدًّا، وهي مفتاح خير كبير، وقد وردت في ذلك أحاديث صحيحة كثيرة، منها قوله عليه: « من صلى على واحدة صلى الله عليه بها عشرًا ». ( رواه مسلم ). وقوله ﷺ: « من صلى على واحدة صلى الله عليه عشر صلوات، وحط عنه عشر خطيئات ورفع له عشر درجات ». رواه أحمد، والبخاري في الأدب المفرد، والنسائي والحاكم، وصححه الألباني. انظر حديث رقم: ( ١٣٥٩ ) في صحيح الجامع. وقوله ﷺ: « كل دعاء محجوب حتى يُصَلَّى على النبي ﷺ وآل محمد » رواه الديلمي في مسند الفردوس عن أنس، كما رواه البيهقي عن علي موقوفًا. وحسنه الألباني. انظر حديث رقم: ( ٤٥٢٣ ) في صحيح الجامع. وقال الهيثمي في مجمع الزوائد، عن الرواية الموقوفة علَى عَلِيٍّ ﷺ: رواه الطبراني في الأوسط ورجاله ثقات.

والاستيقاظ منه، وأدعية الخروج والدخول والسفر، وسائر الأحوال، مما هو مأثور عن النبي عَلِيكِ. كما أن على المؤمن أن تكون له أوقات مع ربه؛ لمناجاته على ، ورفع أكف الضراعة إليه تعالى، بالأدعية التي يجد فيها العبد علائجا لقلبه وغذاء لروحه. ولا يجوز لأهل الدعوة خاصة، أن تخلو حياتهم من هذا، إذ الدعاء هو من أهم الزاد اليومي للعبد السائر إلى الله، ومن أهم أسباب الفتح والنصر (١) وقد ثبتت في ذلك أحاديث وفيرة، منها قوله عَلِيلٍة: « الدُّعَاءُ هُوَ العِبَادَةُ » (١). وقد فصلنا في تأصيل هذا - في غير هذا الموطن - بما فيه الكفاية إن شاء الله (١).

### الالتزام الثالث: مقاطعة آلهة العصر الأربعة:

وأولها: الشركيات والخرافيات. ثانيها: المال الحرام بكل أصنافه. ثالثها: الزنى ومقدماته، وأخصها العري الفاحش، والنظر الحرام، ثم بذيء الكلام. رابعها: الخمر والمخدرات وسائر المسكرات.

وقد جعلنا الأمور الثلاثة الأخيرة (المال الحرام، والزنى، والخمر) ضمن آلهة العصر الى جانب الشركيات، رغم أن تلك من أمور العادات والمعاملات؛ وذلك لما نعلمه من تضخم الابتلاء بها في هذا الزمان، ومن صيرورة التعاطي لها بين كثير من الناس إلى معنى الوثنية الأهوائية، بما جعلها تنتصب في الوجدان الاجتماعي آلهة معنوية، تصد الناس عن عبادة الله، وعن إخلاص الدين له، وحده دون سواه! وذلك في حقيقة الأمر ليس بجديد، بل هو مما بيّنه النبي على السنة النبوية الصحيحة؛ إذ التعاطي لشرب الخمر كان عند العرب قديمًا عملًا وثنيًا، بما ذكرنا من معنى. قال عليه الصلاة والسلام: «شَارِبُ الخمْرِ كَعَابِدِ وَثَنِ وشَارِبُ الخمْرِ كَعَابِدِ اللَّاتِ والعُزَى » (٤). وهو الداء الذي

<sup>(</sup>١) وقد جمعنا في ذلك رسالتين صغيرتين، انتقينا أدعيتهما من القرآن الكريم والسنة النبوية؛ الأولى: هي « ميثاق العهد »، وقد صدرت طبعتها الأولى. والثانية: هي « كاشف الأحزان »، ونحن نعدها للطبع إن شاء الله. (٢) أخرجه أحمد، وأصحاب السنن الأربعة، وابن حبان، والحاكم عن النعمان بن بشير مرفوعًا. وصححه الشيخ الألباني في صحيح الجامع، حديث رقم: (٣٤٠٧).

<sup>(</sup>٣) ن. رسالتنا: « كاشف الأحزان » .

<sup>(</sup>٤) أخرجه الحارث عن عبد الله بن عمرو مرفوعًا. وصححه الألباني، حديث رقم: ( ٣٧٠١ ) في صحيح الجامع.

صارت إليه الأحوال في انتشار الزنى والتفسخ الخلقي، وتقديس المال الحرام حتى صار لدى كثير من الناس من الإدمان على ذلك ما يصعب الانفكاك عنه؛ إذْ عبدوا فيه من أهوائهم وشهواتهم أوثانًا من دون الله . وبيان ذلك كما يلي:

فأما الشّرْكِيَّاتُ والخُرَافِيَّاتُ: فهي المعتقدات الباطلة، التي تخرم إخلاص الدين للَّه، وتعكر صفاء التوحيد، والتي ما تزال تعم بها البلوى بين كثير من الناس اليوم، خاصتهم وعامتهم، فتخرم إخلاصهم، وتشوه فطرتهم، وتخرب دينهم، عقيدةً وعملًا.

والبراءة منها تكون بعدم اعتقاد تأثير أحد غير الله في الكون وسائر الخلائق، نفعًا أو ضرًا، ثم عدم التوجه إلى أحد سواه بالاستغاثة والدعاء رَغَبًا أو رَهَبًا، وذلك هو الإخلاص الذي أمرنا الله ورسوله على باعتقاده، ومجاهدة النفس للتحقق بمقتضياته العملية والخلقية، وهو الحقيقة الإيمانية العظمى التي يجب أن تكون سارية في دين المسلم كله، عقيدة وشريعة، كسريان السمن في اللبن، وكانتشار الروح في الجسد. وذلك هو أساس معنى الفطرة التي فَطَرَ الله الناسَ عليها، والتي عليها مدار دعوة الإسلام.

ويتحقق ذلك بإفراد اللَّه على بما تقتضيه ربوبيته تعالى، وعدم الإشراك به في شيء من ذلك، خَلْقًا وتقديرًا ورعايةً وتدبيرًا، فلا دخل لأحد من خلقه في شؤون ربوبيته تعالى، كما يتحقق ذلك بإفراده وحده سبحانه بالعبادة والاستعانة، والتوجه إليه وحده بالطَّلَبِ والرَّغَبِ، لا إلى أحد من خلقه، مهما عَلَتْ منزلته عند اللَّه، سواء في ذلك الأنبياء والصَّدِيقُونَ، والملائكة المقرَّبون، والأولياء الصالحون، وكذلك الأموات الأنبياء والله يقون، والملائكة المقرَّبون، والأولياء الصالحون، وكذلك الأموات والأحياء، والإنس والجن، فكلهم جميعًا عبيد للَّه، فقراء إليه تعالى، ولا أحد منهم النَّينِ عن أحد من اللَّه شيئا. ﴿ وَرَبُّكَ أَعَلَمُ بِمَن فِي السَّمَوَتِ وَٱلأَرْضُ وَلَقَدُ فَضَلْنَا بَعْضَ النَّينِ عَن أحد من اللَّه شيئا. ﴿ وَرَبُّكَ أَعَلَمُ بِمَن فِي السَّمَوَتِ وَٱلأَرْضُ وَلَقَدُ فَضَلْنَا بَعْضَ النَّينَ عَن أحد من اللَّه شيئا. ﴿ وَرَبُّكَ أَعَلَمُ بِمَن فِي السَّمَوَتِ وَٱلأَرْضُ وَلَقَدُ فَضَلْنَا بَعْضَ النَّينَ عَن أحد من اللَّه شيئا. ﴿ وَرَبُّكَ أَعَلَمُ بِمَن فِي السَّمَوَتِ وَٱلأَرْضُ وَلَقَدُ فَضَلْنَا بَعْضَ النَّينَ عَن بَعْضُ وَاتَيْنَا دَاوُد رَبُولًا ﴿ وَلَيْكَ كَانَ مَعْدَى إلى رَبِهِمُ الوسِيلَة أَيْمُمْ أَوْل كَوْر وَعَن النَّمُن كَان مَعْدُول ﴾ [الإسراء: ٥٥ - ٧٠]. ويَرْجُونَ رَحْمَتُهُ وَيَعَافُوكَ عَذَابُهُ أَل عَدَابَ رَبِكَ كَان مَعْدُولًا ﴾ [الإسراء: ٥٥ - ٧٠]. كما يتحقق ذلك أيضًا بعدم تقديم شيءٍ من النَّمُكِ لأحد غير اللَّه. ومعنى النَّمْكِ:

هو الذبح المقصود به التعبد والتقرب إلى المذبوح له؛ قصد نيل رضاه على سبيل التعبد، أو لقضاء الحوائج ودفع المضار، وما شابه ذلك من معاني العبادة التي تكون بتقديم القرابين من الأنعام بين يدي المعبود، مما يعتبر اللجوء فيه إلى غير الله ضربًا من ضروب الشرك المحبط للأعمال، والعياذ بالله. ﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاقِي وَنُسُكِي وَعُمّياكي وَمَمَاقِ لِلّهِ رَبِّ الشرك المحبط للأعمال، والعياذ بالله. ﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاقِي وَنُسُكِي وَعُمّياكي وَمَمَاقِ لِلّهِ رَبِّ الشرك المحبط للأعمال، والعياذ بالله. ﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاقِي وَالْاَعام: ١٦٣، ١٦٢]. ولا ينبغي أن المعالمين ﴿ وَ الأنعام: ١٦٣، ١٦٢]. ولا ينبغي أن تستهين بشيء من ذلك مهما صغر، أعني سواء كان القُرْبَانُ المذبوح طيرًا أو تيسًا أو تيسًا أو ثورًا، وسواء كان على أعتاب جني أو إنسي، حي أو ميت، فكل ذلك شرك خطير، مُورد لهلاك، إلا أن يتوب توبة نصوحًا.

ثم يتحقق ذلك أيضًا بعدم الالتجاء إلى الدَّجَاجِلَةِ، من السَّحَرَةِ والكَهَنَةِ والعَرَّافِينَ والمشعوذين، ممن يدعي القدرة على كشف المغيّبات، والاطلاع على المستقبليات، والأبراج الخرافيات، وسائر ضروب « المشاهدات » الشيطانية، أو ممن يدعي القدرة على التأثير السحري في الأشخاص؛ باستجلاب المحبة القهرية أو الكراهية القسرية، منهم أو إليهم، أو ممن يدعي القدرة على العلاج من الأمراض المزمنة والمستعصية بوسائل شيطانية، وكذا عدم الاغترار بالتوهمات التخييلية، التي تناقض قواطع الكتاب والسنة في الاعتقاد السليم، والتي قد تحصل لبعض المتصدرين للمجال الديني والمدعوي، أو ممن اشتهروا بالتدين المزيف، من بعض جهلة العباد، الذين أوقعهم الشيطان في شراكِهِ من حيث لا يعلمون، فكل شيء مما يصدر عن هؤلاء وأولئك، يجب عرضه على ميزان العلم الشرعي، ورده إلى العلماء الراسخين، والحكماء الربانيين، المتحققين بعلوم ميزان العلم الشرعي، ورده إلى العلماء الراسخين، والحكماء الربانيين، المتحققين بعلوم الشريعة ومقاصدها، أصولها وفروعها، وعدم المغامرة بالاستجابة في شيء من ذلك إلى نوازع الشهوات والأهواء، وإنما المؤمن العاقل، الكينش الفَطِنُ، هو من لا يقامر بمصيره الأخروي في قضايا العقائد وأصول الإيمان والإخلاص.

فكل ذلك من الكبائر والموبقات المحبطة للأعمال والمخربة للدين. فلا يجوز الاستهانة بشيء منها أبدًا؛ فإنما هي سُبُلُ الشيطان يُضِلُّ بها كثيرًا من الحلق، وينحرف بهم عن الصراط المستقيم، ويستجلب لهم غضب اللَّه والعياذ باللَّه. فسلامة الإيمان وصحة الاعتقاد، هي أولى خطوات السير إلى اللَّه، لا يسلم ما بعدها أبدًا إذا كانت هي على غير الاتجاه الصحيح فاحرص أحى المؤمن على تصفية هذه

القضية، بجعل الدين كله لله، ولله وحده دون سواه، قولًا وعملًا، ولا تغامر بالدخول في شيء من ذلك، ولا باللجوء إليه أو إلى أصحابه، ولو على سبيل التسلية أو التجريب، فالنصوص الشرعية شديدة في النهي عن كل ذلك جِدِّهِ وهَزْلِهِ، وإنما هي موبقات وظلمات، بعضها فوق بعض، ما تزال تستدرج صاحبها من الهزل إلى الجد، ومن القليل إلى الكثير، ومن التجريب إلى الإدمان، حتى تكبه على وجهه في النار، وإنما المحفوظ من حفظه الله.

وأما المال الحرام: فإنه يمحق البركة ويخرب عمران الروح، ويمنع استجابة الدعاء، وتُغلق دون صاحبه أبواب السماء، ذلك أن الانطلاق في مدارج السير إلى اللَّه مشروط بتصفية الأرزاق من شبهات الحرام، وبالتحري في تناول الطيبات من الرزق؛ لأن الطيب وحده يغذي الروح بعزائم الإقبال على الله، والتجرد للعمل الصالح. وكل لقمة من رزق حرام لا تكون في جوف صاحبها إلا مجلبة للانتكاس والارتكاس! وعُشًا للشيطان في قلب صاحبها وتقوية لسلطانه على النفس، فلا تكون مدافعة وساوسه ونزغاته بعدها إلا أشد على النفس وأنكي، والعمل الصالح نبات خير، لكنه لا ينبت إلا بتربة طيبة، وهو الرزق الطيب الحلال، فإن وُضِعَتْ بَذْرَتُهُ فيه كان ﴿ كَشَجَرَةِ طَيِبَةٍ أَصْلُهَا ثَابِتُ وَفَرْعُهَا فِي ٱلسَّكَمَاءِ ۞ تُؤْتِي أَكُلَهَا كُلَّ حِينٍ بِإِذْنِ رَبِّهِ ۗ ﴾ [ إبراهيم: ٢٤، ٢٥]. وإن وُضِعَتْ بذرتُه في نفس تغذت من مال خبيث لم ينتج إلا شوكًا وحطبًا.

تلك معالم نورانية من توجيه النبي المصطفى ﷺ لهذه الأمة، فَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿ أَيُّهَا النَّاسُ، إِنَّ اللَّهَ طَيِّبٌ لاَ يَقْبَلُ إِلا طَيِّبًا، وَإِنَّ اللَّهَ أَمَرَ الْمُؤْمِنِينَ بِمَا أَمَرَ بِهِ الْمُوْسَلِينَ »، فَقَالَ: ﴿ يَمَا يُهُمُ الرُّسُلُ كُلُواْ مِنَ الطَّيِّبَاتِ وَاعْمَلُواْ صَالِحًا ۚ إِنِّي بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ ﴾ [ المؤمنون: ٥١ ] وَقَالَ ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا كُلُوا مِن طَيِّبَتِ مَا رَزَقُنَكُمْ ﴾ [ البقرة: ١٧٢ ]. ثُمَّ ذَكَرَ الرَّجُلَ يُطِيلُ السَّفَرَ أَشْعَثَ أَغْبَرَ، يَمُدُّ يَدَيْهِ إِلَى السَّمَاءِ « يَا رَبِّ، يَا رَبِّ، وَمَطْعَمُهُ حَرَامٌ، وَمَشْرَبُهُ حَرَامٌ، وَمَلْبَسُهُ حَرَامٌ، وَغُذِّيَ بِالْحَرَام، فَأَنَّى يُسْتَجَابُ لِذَلِكَ؟! » (١).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم.

## • لاَ تَأْكُلِ الرِّبَا، فإنَّهُ شَرُّ الْمَالِ الْحَرَامِ.

المال الحرام: هو كل كسب حازه الإنسان على غير وجه مشروع، مما نتج عن الغصب، والرشوة، والغبن في البيع والغش فيه، والاستفادة المالية من المحرمات المطعومة والمشروبة، والنجسات والمتنجسات، إنتاجًا وبيعًا وخدمات، وكذلك أكل أموال الناس بالباطل، وبيع الأعراض، وحلوان الكاهن والساحر والعراف، وسائر أنواع السحت، وكل ما لا يصح تملكه، مما حرمه الله ورسوله عليه الله على المناس

إلا أن شر ذلك جميعًا هو الربا؛ فالربا إعلان للحرب على الله! ومن حَارَبَ الله حَارَبَهُ الله ومن حَارَبَهُ الله - يَا وَيْلَهُ - أَهْلَكَهُ! وألحق به الحرابَ في الدنيا، والعذاب الشديد في الآخرة، والعياذ بالله. وإن المرء ليظن أنه بالربا قد جمع وعَمَّر وبَنى؛ ذلك ما قد يبدو له في ظاهر الأمر، لكن الله تعالى له بالمرصاد؛ إذ يسلط عليه من المصائب والبلايا في نفسه وأسرته وحياته، ما يجعلُ ماله عليه شقاءً ما بعده من شقاء، وقد يُخرج له من نفسه أو أبنائه من يخرب عليه دنياه قبل آخرته، أو يسلط عليه من الأمراض الفتاكة ما يجعله يذوي شيئًا فشيئًا، فلا ينفعه ماله ولا جاهه وسلطانه أو يجعل خاتمته إلى مهانة اجتماعية، ومذلة دنيوية، تقوده إلى السجن، أو إلى أي هاوية يلقى فيها حتفه. إن من حارب الله خاسر لا محالة، وعجيب من لا يقدر الله حق قَدْرِه. ﴿ وَٱلأَرْضُ جَعِيعًا قَبْضَ تُهُ يَوْمَ خاسرٌ لا محالة، وعجيب من لا يقدر الله حق قَدْرِه. ﴿ وَٱلأَرْضُ جَعِيعًا قَبْضَ تُهُ يَوْمَ الْقِيدَمَةِ وَالسَّمَوٰنُ مَطُويَّاتُ بِيَعِيدِهِ مُ سُبَحَنَهُ وَيَعَالَى عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ [ الزم: ١٧ ].

وما رأيت في كتاب الله ولا في سنة رسول الله على عقوبةً ولا نذارةً - بعد الشرك بالله - أشدٌ من عقوبة الربا، أو لا يكفي فيها أن يبوء صاحبُها بغضب الله ولعنته؟! فلا تستقيم له دنيا ولا يسعد بآخرة تتبعه اللعنة أينما حل وارتحل، لا يقوم له شيء إلا انهار، ولا يَعْلُو له عُمْرَانٌ إلا ضربه إعصار الخراب، فماذا بعد ذلك من مصيبة وبلاء؟!

وليس عبثًا أن ينطق الرسول عَيِّلِيَّةٍ وبهذا البيان الإنذاري الرهيب في حق المرابين، مبيئًا مَهْلَكَةَ الربا، كم هي أشد وأخطر من غيرها، وكم هي أفظع من كثير من الكبائر والموبقات! قال عليه الصلاة والسلام: « دِرْهَمٌ رِبَا يَأْكُلُهُ الرَّجُلُ وَهُوَ يَعْلَمُ أَشَدُّ عِنْدَ اللَّهِ مِنْ سِتَّةٍ وَثَلاثِينَ زَنْيَةً » (١) كذا!!

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد والطبراني عن عبد الله بن حنظلة مرفوعًا. وصححه الألباني. حديث رقم: ( ٣٣٧٥) في صحيح الجامع.

وإنما العجب كل العجب! ممن يتجرؤون على الترخص – بغير موجبات شرعية – في أمْرِ مَدَاخِلُهُ مفتوحةٌ مباشرة على أبواب جهنم. فاقرأ هذه الآيات وتدبر هل تجد وعيدًا أَشَدُّ منها. قال اللَّه ﷺ : ﴿ ٱلَّذِينَ يَأْكُلُونَ ٱلرِّبَوْا لَا يَقُومُونَ إِلَّا كُمَا يَقُومُ ٱلَّذِي يَتَخَبَّطُهُ ٱلشَّيْطُنُ مِنَ ٱلْمَسِنَّ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُوٓا إِنَّمَا ٱلْبَيْعُ مِثْلُ ٱلرِّبَوْأُ وَأَحَلَ ٱللَّهُ ٱلْبَيْعَ وَحَرَّمَ ٱلرِّبَوْأُ فَمَن جَآءَهُ مَوْعِظَةٌ مِن رَّيِدٍ، فَٱنْنَهَىٰ فَلَهُ مَا سَلَفَ وَأَمْرُهُ، إِلَى ٱللَّهُ وَمَنْ عَادَ فَأُوْلَتِهِكَ أَصْحَابُ ٱلنَّارِّ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴿ يَمْحَقُ ٱللَّهُ ٱلرِّيَوَا وَيُرْبِي ٱلصَّكَ قَاتِ الْ وَأَلْلَهُ لَا يُحِبُ كُلُّ كُفَّادٍ أَثِيمٍ ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَكِمُواْ ٱلصَّكِلِحَتِ وَأَقَامُوا ٱلصَّكَلُوةَ وَءَاتُوا الزَّكُوهَ لَهُمْ أَجْرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ وَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِيبَ عَامَنُوا ٱتَّـقُوا ٱللَّهَ وَذَرُوا مَا بَقِيَ مِنَ ٱلرِّبَوَّا إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ ﴿ فَإِن لَّم تَفْعَلُوا فَأَذَنُوا بِحَرْبِ مِنَ ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ۚ وَإِن تُبْتُمُ فَلَكُمْ رُءُوسُ أَمْوَلِكُمْ لَا تَظْلِمُونَ وَلَا نُظْلَمُونَ ﴾ [ البقرة: ٢٧٥ - ٢٧٩ ].

ذلك هو الحق ﴿ فَمَاذَا بَعْدَ ٱلْحَقِّ إِلَّا ٱلضَّلَالُّ ﴾ [ يونس: ٣٢ ].

وكيف لا؟ وهذه لعنةُ اللَّه تَتْرَى على لسان رسول اللَّه، جحيمًا يُلاحِقُ المرابين أبدًا، إلا أن يتوبوا إلى اللَّه توبة نصوحاً، يستوي في ذلك آكِلُ الرِّبَا ومَنْ أَعْطَى ثَمَنَهُ، ومن ضَمِنَهُ، وكل من أعان على عقوده، كتابةً وشهادةً وإدارةً، كلهم في لعنة الله سواء، ذلك صريح حديث رسول الله، ففي صحيح مسلم عن جابر بن عبد الله عليه أن النبي عَلِيْنَةٍ قال: « لَعَنَ اللَّهُ آكِل الرِّبَا ومُوكِلَهُ وشَاهِدَيْهِ وكَاتِبَهُ، هُمْ فِيهِ سَواءًا » (١): كماً يستوي في ذلك من طلب الزيادة الربوية ومن أعطاها وهو نص الحديث الصحيح: « فَمَنْ زَادَ أَوِ اسْتَزَادَ فَقَدْ أَرْبَى! وَالآخِذُ وَالْمُعْطِي سَوَاءٌ » (٢).

والعجيب - بعد هذا وذاك - أن تجد بعض المشتغلين في صف « العمل الإسلامي » يتطاولون على هذا الحد الرباني العظيم؛ لِيُحِلُّوا مَا حرم اللَّه! فيصورون النوازل كما يشتهون للعلماء، ويخرجونها لهم إخراجًا حتى تُوهم الضرورةَ إيهامًا؛ لاستصدار رخصة في أمر عظيم. ﴿ يُخَالِعُونَ أَلَّهَ وَهُوَ خَالِعُهُمْ ﴾ [ النساء: ١٤٢]. وكان أولى بالمحسوبين على أهل الفضل والصلاح، أن يأخذوا لأنفسهم في مثل هذا

<sup>(</sup>۲،۱) أخرجه مسلم.

بأصل الاحتياط في الدين، وبمقام الورع. وفي الحديث الصحيح: « خيرُ دِينكُم الوَرَعُ! » (١).

ومن الأمور الربوية التي عم جهلها في هذا العصر، حتى لابسها بعض أهل الدين والصلاح – ما يعرف عند الفقهاء بـ « الربويات الستة »؛ وهي: ( الذهب والفضة، والقمح، والشعير، والتمر، والملح ) . وما ينوب عنها من النقديات المالية، ومن المطعومات الاقتياتية، مما هو داخل في معنى « المواد الضرورية للتغذية »، مما جرت به الأعراف والعادات في هذا الزمان، على حسب المناطق والشعوب، وهو ما ورد متواتر المعنى في عدة أحاديث نبوية صحيحة، منها هذا النص الجامع المانع، من قول رسول الله على إلله والشعير بالشعير، والفيصة بالفيصة بالفيصة والبير، والمشعير، والمشعير، والمشعير، والمشعير، والمشعير، والمشعير، والمشعير، والمشعير، والمنتزاد فقد أربى، والآخِدُ

وعليه؛ فإنه لا سير إلى اللَّه إلا بعد حسم هذا مع النفس، ولا انطلاق في مدارج التربية والتزكية إلا بعد المفاصلة القاطعة لمداخل المال الحرام أنى كان، وليكن شعارك في

<sup>(</sup>١) أخرجه البزار، والطبراني في الأوسط، والحاكم عن حذيفة مرفوعًا، كما أخرجه الحاكم عن سعد مرفوعًا أيضًا. وصححه الألباني، حديث رقم: (٤٢١٤) في صحيح الجامع.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم. ومعناه الإجمالي: أنه لا يجوز استبدال ذهب بذهب، ولا فضة بفضة، إلا بشرطين اثنين: الأول: أن يكونا متساويين، والثاني: أن يتم التبادل يدًا بيد، أي بدون تأخير في القبض أو العطاء من أحد الطرفين، وكذلك الأمر في سائر المطعومات الأربعة، إذا كانت البضاعة من صنف واحد، أي قمحًا بقمح، أو شعيرًا بشعير...إلخ. أما إذا اختلفت الأصناف كذهب بفضة، أو كقمح بشعير أو بتمر، فيجوز التفاضل أي بزيادة في أحد الطرفين، ولكن لا تجوز النسيئة، وهي تأخير أحدهما قبضًا أو عطاء. بل لا بد من تمام التقابض في المجلس.

ويقاس على الذهب والفضة النقود المعاصرة، فما يشترط في الصنف الواحد منهما يشترط في الصنف الواحد من العملات الآن، وكذلك إذا اختلفت الأصناف النقدية؛ كاستبدال عملة بأخرى غيرها، جاز آنئذ التفاضل وامتنع التأخير، كما يُقاس المُقتَاتُ المُدَّخرُ من المواد الغذائية المختلفة اليوم على ما ذُكر في الحديث؛ كالأرز مثلاً، بالنسبة للبلاد التي تقتات به، فيجري عليه نفس الحكم مع نفسه، ومع غيره من المواد الغذائية الضرورية لقوت الناس، على حسب العرف والعادة الجارية، فكل ذلك يجري على القاعدة المذكورة أعلاه. هذا معناه العام على الإجمال دون تفصيل، وإنما القصد هَهنا التنبيه، وفيه اجتهادات مختلفةٌ تعليلاً وتنزيلاً، لدى القدماء والمحكماء، فلا يُقدِمُ على عَمَلِ حتى يعلم حكم الله فيه.

تحقيق هذا التحدي العظيم - تخليةً وتحليةً - قول اللَّه تعالى: ﴿ وَلَا تَمُدَّنَّ عَيْنَكَ إِلَىٰ مَا مَتَّعْنَا بِهِۦۚ أَزْوَكِمًا مِّنْهُمْ زَهْرَةً ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا لِنَفْتِنَهُمْ فِيهِّ وَرِزْقُ رَبِّكَ خَيْرٌ وَأَبْقَىٰ ۞ وَأَمْرَ أَهْلَكَ بِٱلصَّلَوْةِ وَٱصْطَبِرُ عَلَيْهَا ۚ لَا نَسْنَلُكَ رِزْقًا ۚ نَحْنُ نَرْزُقُكُ ۗ وَٱلْعَلَقِبَةُ لِلنَّقْوَىٰ ﴾ [طه:١٣١، ١٣٢].

وأما الزنى والنظر الحرام: فإنه يحرق الأسرار ويسلب الأنوار، ويطمس البصيرة، ويكون سببًا في خراب الدنيا والدين؛ ولذلك فإن اللُّه ﷺ نهى المؤمنين عن الاقتراب من الزني بله الوقوع فيه، فالمؤمن الكيس الفطن يتجنب الزني المعنوي قبل الزني الحسى، وذلك بمدافعة كل الخواطر التي تزين للنفس الشهوات الحرام، وباستقذار الفاحشة أنى كان شكلها، استقذارًا يجعلها تثير الغثيان في النفس، وتنبعث بالنتانة! فلا تقع مظاهر الفسق من عري أو كلام بذيء، أو أيِّ من خوارم الحياء في قلب المؤمن إلا بغيضةً ممجوجةً! وذلك كله مجموع في قوله تعالى: ﴿ وَلَا نَقُرَبُوا ٱلرِّنَةَ ۚ إِنَّهُم كَانَ فَنحِشَةً وَسَاءَ سَبِيلًا ﴾ [الإسراء: ٣٢] وقد بين النبي عَيْلِيَّةٍ معنى قرب الزنى بحديثه الحكيم الذي يرويه أبو هُرَيْرَةَ أَنَّهُ عَلِيلِيم، قال: « إِنَّ اللَّهَ كَتَبَ عَلَى ابْنِ آدَمَ حَظُّهُ مِنَ الزني، أَدْرَكَ ذَلِكَ لاَ مَحَالَةً، فَزِنَا الْعَيْنِ النَّظَرُ، وَزِنَا اللِّسَانِ المُنْطِقُ، وَالنَّفْسُ تَمَنَّى وَتَشْتَهِي، وَالْفَرْجُ يُصَدِّقُ ذَلِكَ أَوْ يُكَذِّبُهُ! » (١). وهو بيان عجيب منه عليه المجاهدة، والتزكية للنفس، فيما يتعلق بأبواب الشهوات الحرام، مما وجب على المؤمن أن يتنزه عنه ويترفع.

وَلِشِدَّةِ مَا يُبغض اللَّه الزني وأهله فقد أعد لهم عذابًا في الجحيم، ليس كأيِّ عذابٍ والعياذ باللُّه، وقد عَرَضَ النبي ﷺ لقطة واحدة من مشهد تعذيب الزناة رجالًا ونساءً تملأ القلب هولًا وفزعًا، وذلك في حديث سمرة بن جندب في الرؤيا؛ حيث قال عليه الصلاة والسلام: ﴿ فَانْطَلَقْنَا إِلَى ثَقْبِ مِثْلِ التَّنُّورِ، أَعْلَاهُ ضَيِّقٌ وَأَسْفَلُهُ وَاسِعٌ، يَتَوَقَّدُ تَحْتَهُ نَارًا! فَإِذَا اقْتَرَبَ ارْتَفَعُوا، حَتَّى كَادَ أَنْ يَخْرُجُوا، فَإِذَا خَمَدَتْ رَجَعُوا فِيهَا، وَفِيهَا رِجَالٌ وَنِسَاءٌ عُرَاةٌ، » ثم قال له الملكان المكلفان بتطوافه: أمَّا « الَّذِي رَأَيْتَهُ في الثَّقْبِ فَهُمُ الزُّنَاةُ! » <sup>(٢)</sup>.

• النظرة الحرام تقطع طريق الوصول:

ويعتبر النظر الحرام من أخطر مصائد الشيطان والعياذ باللَّه، فهو زيادة على ما يمكن (۱) ۲) متفق عليه. أن يؤدي إليه من مهالك، يخرب الرصيد الإيماني للعبد فيما يبنيه من منازل عبر سلوكه إلى الله، وما يرتيقه من مقامات عبر عروجه نحو الوصول إلى مولاه.

ثم هو يثبط المبتدئ عن الانطلاق في شق طريق الصلاح، والسير الجاد إلى الله، كلما أراد البدء وجد ثقلًا، وهو لا يدري ما يثقله عن المساجد والصلوات، والتخلص من وساوس الشيطان والشهوات، ولو جاهد نفسته على غض بصره عن محارم الله، لوجد خفة في روحه، وقوة في عزيمته، ولا نُتَصَرَ على حبال الشيطان التي تشده إلى التراب شدًا.

• فالنظر الحرام يحرق حصائد الصلاح، ويمنع تحليق الجناح، ثم يجعل عزيمة السير إلى الله - في رمشة عين - رمادًا تذروه الرياح.

ومن هنا فليس عبثًا أن تجد التحذير منه صريحًا في القرآن الكريم وفي سنة النبي - عليه الصلاة والسلام - قال تعالى: ﴿ قُل لِلْمُؤْمِنِينَ يَعُضُّواْ مِنْ أَبْصَكَرِهِمْ وَيَحْفَظُواْ فَرُوجَهُمُّ ذَاكِ أَزَكَى لَمُمُ إِنَّ اللَّهَ خَبِيرٌ بِمَا يَصَّنَعُونَ ﴿ وَقُل لِلْمُؤْمِنَاتِ يَغَضُضَنَ مِنْ فَرُوجَهُمُّ وَلَا يَلَي اللَّهَ خَبِيرٌ بِمَا يَصَّنَعُونَ ﴿ وَقُل لِلْمُؤْمِنَاتِ يَغَضُضَنَ مِنْ أَبْصَكَرِهِنَ وَيَحَفَظُنَ فُرُوجَهُنَ وَلَا يَبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلّا مَا ظَهَرَ مِنْهَا ﴾ [النور: ٣٠، ٣١]. وهذا أمر قد استهان به كثير من المسلمين، ولكن رسول اللَّه عَلِي لم يستهن به قط. بل قال في وصيته الحكيمة لعلي بن أبي طالب رضي اللَّه عنه وأرضاه: ﴿ يَا عَلِي، لاَ تُشْبِعِ النَّظُرَةَ اللَّهُ عَنْهُ وأرضاه: ﴿ يَا عَلِي، لاَ تُشْبِعِ النَّظُرَةَ اللَّهُ عَنْهُ وأرضاه: ﴿ يَا عَلِي، لاَ تُشْبِعِ النَّظُرَةَ اللَّهُ عَنْهُ وأرضاه: ﴿ يَا عَلِي مَن أَبِي طالب رضي اللَّه عنه وأرضاه: ﴿ يَا عَلِي، لاَ تُشْبِعِ النَّظُرَةَ الْمَا لَكُ الْأُولَى، وَلَيْسَتْ لَكَ الآخِرَةُ ﴾ (١).

## • النظرةُ الحرامُ تَحْرِمُ العَالِمَ سِرَّهُ:

ومن أجمل ما نُقِلَ عن بديع الزمان سعيد النورسي يَعْلَلْهُ في هذا الأمر حكمةٌ رفيعةٌ، تُشَدُّ إلى مثلها الرحال، وذلك أنه يَعْلَلْهُ كان ضيفًا عند بعض الأعيان من محبي العلم والعلماء، لمدة طويلة تزيد على بضعة أشهر، وكان لذلك الرجل بنات، يدخلن ويخرجن، والنورسي آنئذ في عز شبابه، فجاء عالِمٌ آخرُ فنزل ضيفًا ليومين أو ثلاث بنفس المكان، فجعل يحصي البنات ويميز الصغرى من الكبرى، فوجد بديع الزمان جاهلًا بكل تلك التفاصيل والأوصاف، فسأله: لماذا لا تنظر إليهن؟ فأجابه النورسي بهذه الحكمة البالغة: « النظرةُ الحرامُ تَحْرِمُ العَالِمَ سِرَّهُ ».

• والسبب في ذلك أن النظر الحرام في مثل هذه الأحوال خيانة خيانة للعلم، (١) أخرجه أحمد، وأبو داود، والترمذي، والحاكم، عن بريدة مرفوعًا. وحسنه الألباني. حديث رقم: (٧٩٥٣) في صحيح الجامع.

وخيانة للدين، وخيانة للدعوة جميعًا، ثم هو خيانة لأهل البيت ولأعراضهم، وما كان للخائن أن تكون له من أسرار.

وبهذا فسر ابن عباس ﷺ قوله تعالى: ﴿ يَعْلَمُ خَابِّنَةَ ٱلْأَغَيْنِ وَمَا تُحْفِي ٱلصُّدُورُ ﴾ [ غافر: ۱۹ ] <sup>(۱)</sup>.

وقد ثبت - كما رأيت - بنصوص الكتاب والسنة، وكذلك بأقوال أهل العلم، وأصحاب الخبرة بمسالك التربية الإيمانية أن النظر الحرام من أخطر قُطَّاع الطرق على السالكين إلى الرحمن، وإنما المعصوم من عصمه الله.

وأما الخمر وما يلحق بها من مسكرات ومخدرات: فإنها تمنع سير الروح أصلًا، وتحبسه ابتداءً؛ لأن صاحبها قد أسلم نفسَه لوثنية هواه! وما كان لمن لم يَخْلُصْ هواهُ للَّه الواحد القهار أن تفتح له الأبواب، فالمتلطخ بالرجس مرفوض في الملأ الأعلى. كذلك وصفها اللَّه في محكم كتابه، ولا عبث في الدين بالتمني الكاذب على الله. قال جلُّ عُلاه: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِنَّمَا ٱلْخَتْرُ وَٱلْمَيْسِرُ وَٱلْأَنْصَابُ وَٱلْأَزْلَامُ رِجْسُ مِّنْ عَمَلِ ٱلشَّيْطُنِ فَأَجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ ﴾ [المائدة: ٩٠]. وإنه واللَّه لا فلاح ولا نجاح للمسلم إلا بالاجتناب التام للخمر، والمقاطعة الشاملة لها، ولمسالكها، ولخدماتها، ولكل ما ينتج عنها، أو بسببها من أرباح وأموال، ومن عَوَّلَ على السير إلى اللَّه والوصول إليه تعالى، وهو ما يزال متلبسًا بنجاستها، فقد غره الشيطان وتمنى على الله الأماني.

وقد سبق حديثُ رسول اللَّه ﷺ في حق شاربها، بما وصفه من رهيب الصفات فقال عَيْلِيْهِ: « شَارِبُ الحَمْرِ كَعَابِدِ وَثَنِ وشَارِبُ الحَمْرِ كَعَابِدِ اللاَّتِ والعُزَّى » (٢) ومثله قوله عَيْلِيَّهُ: ﴿ مُدْمِنُ الْخَمْرِ كَعَابِدِ وَثَن ﴾ (٣).

<sup>(</sup>١) قال ابن عباس: « في قوله تعالى: ﴿ يَعْلَمُ خَآبِنَةَ ٱلْأَعْيُنِ وَمَا تُخْفِي ٱلصُّدُورُ ﴾ [غانر: ١٩]: هو الرجلُ يدخل على أهل البيتِ بيتهم، وفيهم المرأة الحسناء (...) فإذا غفلوا لحظ إليها، فإذا فطنوا غض بصره عنها فإذا غفلوا لحظ، فإذا فطنوا غض » تفسير ابن كثير: ( ٧٦/٤ ).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الحارث عن عبد اللَّه بن عمرو مرفوعًا. وصححه الألباني، حديث رقم: ( ٣٧٠١ ) في

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في تاريخه، والبيهقي، عن أبي هريرة مرفوعًا. وصححه الألباني، حديث رقم: ( ٥٨٩١ ) في صحيح الجامع.

وقد عرض - عليه الصلاة والسلام - هَاهنا أيضًا لقطة من مشهد آخر، لمآل شارب الحمر، وما يخسره من رصيده العملي، فيما قد يكون له من حسنات سابقة أو مرافقة. فعَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ قَالَ: ﴿ كُلُّ مُخَمَّرٍ خَمْرٌ. وَكُلُّ مُسْكِرٍ حَوَامٌ وَمَنْ شَرِبَ مُسْكِرًا بُخِسَتْ صَلاتُهُ أَرْبَعِينَ صَبَاحًا! فَإِنْ تَابَ اللَّهُ عَلَيْهِ، فَإِنْ عَادَ الرَّابِعة كَانَ حَقًا عَلَى اللَّهِ أَنْ يَسْقِيّهُ مِنْ طِينَةِ الْجُبَالِ! قِيلَ: وَمَا طِينَةُ الْخَبَالِ. يَا رَسُولَ اللَّهِ؟ قَالَ: صَدِيدُ أَهْلِ النَّارِ! وَمَنْ سَقَاهُ صَغِيرًا لاَ يَعْرِفُ حَلَالَهُ مِنْ حَرَامِهِ، كَانَ حَقًا عَلَى اللَّهِ أَنْ يَسْقِيّهُ مِنْ طِينَةِ الْجُبَالِ » (١) ورُويَ مِثْلُهُ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَمْرِو قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ أَنْ يَسْقِيّهُ مِنْ طِينَةِ الْخَبَالِ » (١) ورُويَ مِثْلُهُ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَمْرِو قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ مَنْ صَبَاحًا، وَإِنْ مَاتَ مَحْلَ النَّارَ، فَإِنْ عَادَ فَشَرِبَ فَشَكِرَ لَمْ تُقْبَلْ لَهُ صَلَاةٌ أَرْبَعِينَ صَبَاحًا، وَإِنْ مَاتَ دَحَلَ النَّارَ، فَإِنْ عَابَ اللَّهُ عَلَيْهِ، وَإِنْ عَادَ فَشَرِبَ فَسَكِرَ لَمْ تُقْبَلْ لَهُ صَلَاةٌ أَرْبَعِينَ صَبَاحًا، فَإِنْ عَابَ اللَّهُ عَلَيْهِ، وَإِنْ عَادَ فَشَرِبَ فَسَكِرَ لَمْ تُقْبَلْ لَهُ صَلَاةٌ أَرْبَعِينَ صَبَاحًا، فَإِنْ عَابَ اللَّهُ عَلَيْهِ، وَإِنْ عَادَ فَشَرِبَ فَعَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ، وَإِنْ عَادَ فَشَرِبَ فَعَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ، وَإِنْ عَادَ فَشَرِبَ لَهُ عَلَيْهِ، وَإِنْ عَادَ فَشَرِبَ لَمْ النَّارِ اللَّهُ عَلَيْهِ، وَإِنْ عَادَ اللَّهُ عَلَيْه، وَإِنْ عَادَ اللَّهُ عَلَيْه، وَإِنْ عَادَ كَانَ حَقًا عَلَى اللَّهُ اللَّه عَلَيْه، وَإِنْ عَادَ كَانَ عَقَالَ اللَّهُ عَلَيْه، وَإِنْ عَادَ اللَّهُ وَمَا رَدَغَةً الْخَبَالِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ. قَالُوا: يَا رَسُولَ اللَّه وَمَا رَدَغَةً الْخَبَالِ ؟ قَالُوا: يَا رَسُولَ اللَّه وَمَا رَدَغَةً الْخَبَالِ ؟ قَالُوا: يَا رَسُولَ اللَّه وَمَا رَدَغَةً الْخَبَالِ؟

## • لاَ تَفُكُّ عَنِ الحَمرِ حِصَارَ الشَّرِيعَةِ:

والمطلوب من المؤمن الصادق مقاطعة الخمر، شربًا، وإنتاجًا، وتجارة، وزراعة، وخدمات، أنى كانت هذه الخدمات، ولو أن يكون حارسًا، ليس لها فحسب، ولكن حتى لمزارعها المخصصة لها قصدًا، والنصوص في ذلك كثيرة جدًّا، منها قوله عَيَّاتِيَّةِ: ( إِنَّ اللَّهَ لَعَنَ الخَمْرَ، وعَاصِرَهَا، ومُعْتَصِرَهَا، وشَارِبَهَا، وسَاقِيَهَا، وحَامِلَهَا، والْحَمُولَة إليه، وبَائِعَهَا، ومُشْتَرِيَهَا، وآكِلَ ثَمَنِهَا » ( ) فالمقصود بهذا الحديث ضرب حصار اليه، وبَائِعَهَا، ومُشْتَرِيَهَا، وآكِلَ ثَمَنِهَا » ( ) فالمقصود بهذا الحديث ضرب حصار التصادي واجتماعي على الخمر مطلقًا، فلا يجوز للمسلم فَكُ هذا الحصار بأي

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود عن ابن عباس مرفوعًا. وصححه الألباني، حديث رقم: ( ٤٥٤٨ ) في صحيح الجامع.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن ماجه، وأحمد، والدارمي عن عبد الله بن عمرو. وصححه الألباني، حديث رقم: (٢٣) في صحيح الجامع.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود، والحاكم، والبيهقي، عن عبد الله بن عمر مرفوعًا. وصححه الألباني، حديث رقم: ( ١٨٠٢ ) في صحيح الحامع. كما أخرجه الطبراني، والحاكم، والبيهقي، والضياء عن ابن عباس. وصححه الألباني في صحيح الجامع.

خدمة من الخدمات يقدمها لها، بَدْءًا بزراعتها وانتهاءً ببيعها، والترويج لها، أو إشهارها، أو شراء أي شيء من المباحات أصلًا ولكن لخدمتها، ولو كان ذلك مجرد قلم أو ورقة، لضبط حسابها، أو عجلة لإصلاح شاحنتها، وقس على هذا وذاك قياسًا صحيحًا مليحًا وَامْض، فلا شيء اتُّخِذَ في سبيل إنعاشها إلا وهو ملعون عند اللَّه، على لسان رسول الله علية.

وما كان لمن تنزلت عليه اللعنة الإلهية أن ينطلق، ولا أن تُفتح له أبواب السماء؛ إلا أن يتوب إلى الله توبةً نصوحًا.

• لا تجلس على مائدة يُدَارُ عليها خمر، ولو لم تكن لها شاربًا:

والمؤمن الراغب فعلًا في السير إلى الله وجب أن يتحلى بحساسية عالية جدًّا ضد الخمر وأهلها، فلا يجالسهم ولو مجرد مجالسة وهم على مائدة الخمر، بل ما وُضِعَتْ أُمُّ الخبائث بمكان إلا غادره المؤمن، إلا لضرورةٍ مُقَدَّرَةٍ بِقَدْرِهَا شرعًا، فعن عبد اللَّه بن عمر ﴿ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ: ﴿ نَهَى عَنِ الْجُلُوسِ عَلَى مَائِدَةٍ يُشْرَبُ عَلَيْهَا الْخَمْرُ ﴾ (١) وقد ربط رسول اللَّه ﷺ ذلك بصفة الإيمان باللُّه واليوم الآخر على عادته – عليه الصلاة والسلام - في الأمور المهمة في الدين، وهو قوله الصريح المليح: « مَنْ كانَ يُؤْمِنُ باللَّهِ واليوم الآخِر فلاَ يَجْلِسْ عَلَى مَائِدَةِ يُدَارُ عَلَيْهَا الْخَمْرُ » <sup>(٢)</sup>.

فهذه أربعة أنصاب: ( الخرافيات، والمال الحرام، والزني، والخمر )، تنتصب - في هذا العصر - أوثانًا في هوى الإنسان فتخسف بإيمانه؛ ويكون من الخاسرين والعياذ باللَّه، إلا أن يتغمده اللَّه برحمته، ومن هنا، فإنه لا أمل في انطلاقه، ولا في استقامة سيره، وصلاح شأنه، إلا بمقاطعتها والتبرؤ منها جميعًا. وإنما الموفق من وفقه اللَّه، ولا حول ولا قوة إلا باللَّه.

- الالتزام الرابع: إمساك اللسان عن فضول الكلام.

وهو ورد الصمت عما لا خير فيه من الكلام، وهو ملاك سائر الأعمال؛ إذْ بغيره لا يبقى لصاحبه دِينٌ ولا خُلُقٌ.

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود، وابن ماجه، والحاكم عن ابن عمر. وحسنه الألباني، حديث رقم: ( ٦٨٧٤ ) في صحيح الجامع.

<sup>(</sup>٢) أُخرِجه الترمذي، والحاكم عن جابر. وحسنه الألباني، حديث رقم: ( ٦٥٠٦ ) في صحيح الجامع.

ولقد نَصَّ القرآنُ على أن كل ما يصدر عن الإنسان من أقوال، هي محصاة عليه إحصاء دقيقًا، واللَّه على يعلم الكلمة قبل أن يتلفظ به المرء، بل يعلمها سبحانه وهي ما تزال خَطْرَةً في قلبه، أو وسوسةً في نفسه، فإذا تلفظ بها تلقفها الْلككانِ فَكُتِبَتْ له أو عليه، وذلك هو صريح قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ وَنَعْلَمُ مَا تُوسُوسُ بِهِ فَلْسُمُ وَخَنْ عَلَيه، وذلك هو صريح قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ وَنَعْلَمُ مَا تُوسُوسُ بِهِ فَلْسُمُ وَخَنْ أَلْمِينِ وَعَنِ ٱلنِّمَالِ فَعِيدٌ ﴿ مَا يَلْفِظُ مِن قَوْلٍ اللّهِ لِللّهِ مِنْ حَبْلِ ٱلوريدِ ﴿ إِذْ يَنْلَقَى ٱلمُتَلَقِيانِ عَنِ ٱلْيَمِينِ وَعَنِ ٱلشِّمَالِ فَعِيدٌ ﴿ مَا يَلْفِظُ مِن قَوْلٍ إِلّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَيدٌ ﴾ [ق: ١٦ - ١٨].

وتواترت السنة بالتحذير من خطورة آفة اللسان، وما تجره على المؤمن من خراب الأعمال، والارتكاس الرهيب في غيابات الجحيم، فعن بلال بن الحارث أن تَبْلُغَ رسول اللَّه عَلِيْتِ قال: ﴿ إِنَّ الرَّجُلَ لَيَتَكَلَّمُ بِالكَلِمَةِ مِنْ رِضْوَانِ اللَّه تعالى مَا يَظُنُ أَن تَبْلُغَ ما بَلَغَتْ؛ فَيَكْتُبَ اللهُ لَهُ بِهَا رِضُوانَهُ إلى يَوْمِ القيامةِ، وإنَّ الرَّجُلَ لَيتَكَلَّمُ بِالكَلِمَةِ مِنْ سَخَطِ اللَّه تعالى، مَا يَظُنُ أَنْ تَبْلُغَ ما بَلَغَتْ؛ فَيَكْتُبَ اللَّهُ عَلَيْهِ بها سَخَطَهُ إلى يَوْمِ القيامةِ » (أ). ومثله قوله – عليه الصلاة والسلام – في هذا النذير الرهيب: ﴿ إِنَّ الرَّجُلَ لَيَتَكَلَّمُ بِالكَلِمَةِ لا يَرَى بها بأسًا يَهْوِي بها سَبْعِينَ خَرِيفًا في النَّارِ » (٢).

ولا أجِدُ أشدٌ نذيرًا ولا أَرْهَبَ تحذيرًا، مما ورد في حديث معاذ بن جبل على في آفة اللسان، وقد أخبره النبي عَيِّلِيَّهِ بما يُدْخِلُهُ الجنة من الأعمال وما ينجيه من النار، ثم قال عليه الصلاة والسلام في خاتمته: « أَلاَ أُخبِرُكَ بِمَلاَكِ ذَلِكَ كُلِّهِ؟ قُلْتُ: بَلَى يَا نَبِيَّ قال عليه الصلاة والسلام في خاتمته: « أَلاَ أُخبِرُكَ بِمَلاَكِ ذَلِكَ كُلِّهِ؟ قُلْتُ: بَلَى يَا نَبِيَّ اللَّهِ، فَأَخَذَ بِلِسَائِهِ قَالَ: كُفَّ عَلَيْكَ هَذَا، فَقُلْتُ: يَا نَبِيَّ اللَّهِ، وَإِنَّا لَمُوانَخُرُونَ بِمَا نَتَكَلَّمُ بِهِ؟ فَقَالَ: ثَكِلَتْكَ أُمُكَ يَا مُعَاذُ! وَهَلْ يَكُبُ النَّاسَ فِي النَّارِ عَلَى وُجُوهِهِمْ - أَوْ عَلَى مَنَاخِرهِمْ - إِلاَّ حَصَائِدُ أَلْسِنَتِهِمْ » (٣).

ولذلك فقد أهدى - عليه الصلاة والسلام - للأمة هذه القاعدة اللسانية الاحتياطية

<sup>(</sup>١) أخرجه مالك، وأحمد، والترمذي، والنسائي، وابن ماجه، وابن حبان، والحاكم، عن بلال بن الحارث. وصححه الألباني، حديث رقم: ( ١٦١٩ ) في صحيح الجامع.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي، وابن ماجه، والحاكم، عن أبي هريرة. وصححه الألباني، حديث رقم: ( ١٦١٨ ) في صحيح الجامع.

<sup>(</sup>٣) رواه أحمد، والترمذي، وابن ماجه، والحاكم، والبيهقي. وقَالَ الترمذي: « هَذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ صَحِيحٌ ». كما صححه الألباني في صحيح الجامع.

الغالية، فقال: « مَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَلْيَقُلْ خَيْرًا أَوْ لِيَصْمُتْ! » (١).

وهذا جامع لكل معاني النميمة، والغيبة، ونحو هذا وذاك من محرمات الأقوال، وسائر اللَّغْوِيَّاتِ الباطلة، بَلْهَ التلفظ بالشركيات، سواء كان ذلك جِدًّا أو هزلًا. ألا عَصَمَ اللَّه أَلْسِنَتَنا جميعًا من كل سوء.

## • اِحْذَرِ الْكَذِبَ فَإِنَّهُ مَرَضٌ خَطِيرٌ:

والكذب - أعاذنا الله وإياكم منه - من أسوأ آفات اللسان، والمؤمن لا يكذب، أما الداعية أو الحامل لمشروع التجديد الديني فإنه إن كذب فقد خان رسالته، وقضية الصدق والكذب هي قضية « وَلاءٍ وبَرَاءٍ » في المجال الدعوي، لا تقبل المساومة (٢) ويكفينا في ذلك نذارة رسول الله علي الفاصلة الحاسمة، حيث إنه توعد الكاذب بالويل المؤكد، ولو كان كذبه من باب إضحاك الناس والترفيه عنهم، قال عليه الصلاة والسلام: « وَيْلٌ للذي يُحَدُّثُ فَيَكُذِبُ؛ لِيُضْحِكَ بِهِ القَوْمَ! وَيْلٌ لَهُ وَيْلٌ لَه » (٣). وقد نقلت عائشة عَلَيْتِهَا موقفه الشديد من الكذب، فقالت: « كَانَ أَبْغَضُ الحُلُقِ إليه الكذب ، فقالت: « كَانَ أَبْغَضُ الحُلُقِ إليه الكذب ،

<sup>(</sup>١) متفق عليه.

<sup>(</sup>٢) لا نقصد بذلك « الولاء والبراء » بالمعنى العقدي الصرف، ولكننا نقصد ولاء الثقة والتواصل أو عدمهما، في مجال العمل الإسلامي.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد، وأبو داود، والترمذي، والحاكم، عن معاوية بن حيدة مرفوعًا. وحسنه الألباني، حديث رقم: ( ٧١٣٦ ) في صحيح الجامع.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البيهقي عن عائشة. وصححه الألباني، حديث رقم: ( ٤٦١٨ ) في صحيح الجامع.

ابنِ مَسْعُودٍ ﴿ مَنْ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلِيْكُمْ فِالصَّدْقِ، فَإِنَّ الصَّدْقَ يَهْدِي إِلَى الْبِرِّ، وَإِنَّ الْبِرِّ، وَإِنَّ الْبِرِّ يَهْدِي إِلَى الْجُنَّةِ، وَمَا يَزَالُ الرَّجُلُ يَصْدُقُ وَيَتَحَرَّى الصِّدْقَ حَتَّى يُكْتَبَ عِنْدَ اللَّهِ صِدِّيقًا. وَإِيَّاكُمْ وَالْكَذِبَ، فَإِنَّ الْكَذِبَ يَهْدِي إِلَى الْفُجُورِ، وَإِنَّ الْفُجُورَ يَهْدِي إِلَى النَّهُ جُورِ، وَإِنَّ الْفُجُورَ يَهْدِي إِلَى النَّهُ جُورِ، وَإِنَّ الْفُجُورَ يَهْدِي إِلَى النَّهُ جُورَ اللَّه كَذَّابًا » (١). النَّار. وَمَا يَزَالُ الرَّجُلُ يَكُذِبُ وَيَتَحَرَّى الْكَذِبَ حَتَّى يُكْتَبَ عِنْدَ اللَّه كَذَّابًا » (١).

ولنا أن نختم هذه الالتزامات بحديث نبوي عجيب، هو عبارة عن رحلة روحية – مأذونة من لدن الرحمن – في ملكوت الغيب، صُحْبَةَ الملكَيْنِ: جبريل وميكائيل – عليهما الصلاة والسلام – وذلك خلال رؤيا نبوية، ولا تكون رؤيا النبي على إلا حقًا، بل لا تكون إلا وحيًا من الله على، وحقيقة نبوية قطعية، رؤيا كانت عبارة عن مشاهدات ذات جلال وجمال، وسياحة في ملكوت أخروي عجيب، من مشاهد العذاب ومنازل النعيم، كلّها عِبَرٌ وحِكَمٌ، ترجع على ما ذكرنا من التزامات بالترغيب والترهيب ذِكْرى ﴿ لِمَن كَانَ لَهُ قَلْبُ أَوَ أَلْقَى السَمْعَ وَهُوَ شَهِيدُ ﴾ [ق: ٣٧].

فَعَنْ سَمُرَة بْنِ جُنْدَبٍ وَهُ أَنَّ النَّبِيِّ عَلِيْتِ قَالَ: « رَأَيْتُ اللَّيْلَةَ رَجُلَيْ أَتَيَانِي فَأَخَذَا بِيَدِي، فَأَخْرَجَانِي إِلَى الْأَرْضِ الْقَدَّسَةِ، فَإِذَا رَجُلْ جَالِسٌ وَرَجُلْ قَائِمٌ بِيَدِهِ كَلُوبٌ مِنْ حَدِيدٍ، قَالَ بَعْضُ أَصْحَابِنَا عَنْ مُوسَى: إِنَّهُ يُدْخِلُ ذَلِكَ الْكَلُوبَ فِي شِدْقِهِ حَتَّى يَنْلُغَ قَفَاهُ، ثُمَّ يَفْعَلُ بِشِدْقِهِ الْآخَرِ مِثْلَ ذَلِكَ، وَيَلْتَبُمُ شِدْقَهُ هَذَا، فَيَعُودُ فَيَصْنَعُ مِثْلَهُ. قُلْتُ: مَا هَذَا؟ قَالا: انْطَلِقْ، فَانْطَلَقْنَا حَتَّى أَتَيْنَا عَلَى رَجُلٍ مُضْطَجِعِ عَلَى قَفَاهُ، وَرَجُلٌ قَائِمٌ عَلَى وَأُسِهِ بِغِهْرِ أَوْ صَحْرَةٍ، فَيَشْدَخُ بِهِ رَأْسَهُ! فَإِذَا صَرَبَهُ تَدَهْدَة الْجَبُو، فَانْطَلَقَ إِلَيْهِ لِيَأْخُذَهُ، وَلَا مَرْبَهُ تَدَهْدَة الْجَبُو، فَانْطَلَقَ إِلَيْهِ لِيَأْخُذَهُ، وَاللهِ بِغِهْرِ أَوْ صَحْرَةٍ، فَيَشْدَخُ بِهِ رَأْسَهُ! فَإِذَا صَرَبَهُ تَدَهْدَة الْجَبُو، فَانْطَلَقَ إِلَيْهِ لِيَأْخُذَهُ، وَاللهِ بِغِهْرِ أَوْ صَحْرَةٍ، فَيَشْدَخُ بِهِ رَأْسُهُ كَمَا هُوَ، فَعَادَ إِلَيْهِ فَصَرَبَهُ، قُلْثُ مَنْ وَاللهِ لِيَأْخُذَهُ، هَذَا؟ قَالا انْطَلِقْ. فَأَلْ التَّذُورِ، أَعْلاهُ صَيْقٌ وَأَسْفُلُهُ وَاسِعٌ، يَتَوقَدُ تَعْتُهُ فَلَا الْطَلِقْ. فَلَا النَّقِلِ التَّقُورِ وَجُلُ بَنَ عَلَى وَسِطِ النَّهُورِ، وَعَلَى شَطُّ النَّهُورِ وَجُلٌ بَنَى يَدَيْهِ حِجَارَةٌ، فَأَقْبَلَ الرَّجُلُ اللَّهُورِ وَجُلٌ بَنَى يَدَيْهِ حِجَارَةٌ، فَأَقْبَلَ الرَّجُلُ اللَّهُورِ وَجُلٌ بَنَى يَدَيْهِ حِجَارَةٌ، فَأَقْبَلَ الرَّجُلُ اللهُ فَي وَيَعْ وَلَا النَّهُورِ وَجُلٌ بَنَى يَدِيهِ حَجَارَةٌ، فَأَقْبَلَ الرَّجُلُ اللَّهُورِ، فَإِذَا أَوْاللهُ أَنْ يَخْرَجَ وَمَى الرَّجُلُ بِحَجَرِ فِي فِيهِ فَرَدَّهُ حَيْثُ كَانَ، فَجَعَلَ كُلَّمَا جَاءَ لِيَتُهُ وَمَى فِيهِ بِحَجَرِ فَيَوْجِعُ كَمَا كَانً. فَقُلْتُ: مَا هَذَا؟ قَالا: الْطَلِقْ.

فَانْطَلَقْنَا حَتَّى انْتَهَيْنَا إِلَى رَوْضَةِ خَصْرَاءَ، فِيهَا شَجَرَةٌ عَظِيمَةٌ، وَفِي أَصْلِهَا شَيْخٌ وَصِبْيَانٌ، وَإِذَا رَجُلٌ قَرِيبٌ مِنَ الشَّجَرَةِ بَيْنَ يَدَيْهِ نَارٌ يُوقِدُهَا، فَصَعِدَا بِي فِي الشَّجَرَةِ وَصَبْيَانٌ، ثُمَّ وَأَدْخَلَانِي دَارًا لَمْ أَرَ قَطُّ أَحْسَنَ مِنْهَا! فِيهَا رِجَالٌ شُيُوخٌ وَشَبَابٌ وَنِسَاءٌ وَصِبْيَانٌ، ثُمَّ وَأَدْخَلَانِي دَارًا هِيَ أَحْسَنُ وَأَفْضَلُ، فِيهَا شُيُوخٌ وَشَبَابٌ. وَأَفْضَلُ، فِيهَا شُيُوخٌ وَشَبَابٌ.

قُلْتُ: طَوَّفْتُمَانِي اللَّيْلَةَ، فَأَخْبِرَانِي عَمَّا رَأَيْتُ! قَالا: نَعَمْ.

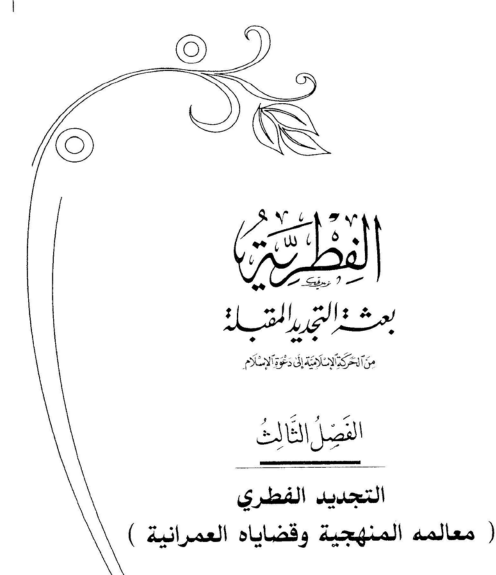
أَمَّا الَّذِي رَأَيْتَهُ يُشَقُّ شِدْقُهُ فَكَدَّابٌ، يُحَدِّثُ بِالْكَذَبَةِ فَتُحْمَلُ عَنْهُ حَتَّى تَبْلُغَ الْآفَاقَ، فَيَصْنَعُ بِهِ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ! وَالَّذِي رَأَيْتَهُ يُشْدَخُ رَأْسُهُ فَرَجُلٌ عَلَمَهُ اللَّهُ الْقُرْآنَ فَنَامَ عَنْهُ بِاللَّيْلِ، وَلَمْ يَعْمَلْ فِيهِ بِالنَّهَارِ، يُفْعَلُ بِهِ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ، وَالَّذِي رَأَيْتَهُ فِي النَّقْبِ فَهُمُ اللَّيْلِ، وَلَمْ يَعْمَلْ فِيهِ بِالنَّهَارِ، يُفْعَلُ بِهِ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ، وَالَّذِي رَأَيْتَهُ فِي النَّقْبِ فَهُمُ اللَّيْلِ، وَاللَّذِي رَأَيْتَهُ فِي النَّقْرِ، وَالنَّارِ، وَالنَّارِ، وَاللَّارِ اللَّهِ اللَّيْلِ، وَاللَّابُ وَاللَّارِ، وَاللَّارِ، وَاللَّارِ، وَاللَّارِ اللَّهِ اللَّيِّنِ، وَاللَّالِيْ وَاللَّالِ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلِي النِّي وَاللَّالِ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَيْ وَلَهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَهُ وَاللَّهُ وَلَى مَنْ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا إِلللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا وَلَهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُولِ اللللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّه

وعليه؛ فإنَّه لا وُصُولَ ولا قَبولَ في كل ذلك جميعًا إلا بِشَوْطِ أَسَاسٍ، ألا وهو: مجاهدة النفس؛ للتحقق في كُلِّ مَسْلَكِ من إخلاص القلب، وللتحقق في كل كلمة من صدق اللسان،

ذلك، وإنما الموفَّقُ مَنْ وفَّقه اللَّه، هو وحده تعالى المستعان، وصلَّى اللَّه على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلَّم.

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) متفق عليه.



#### • وفيه تمهيد ومبحثان:

ٱلْمَبِّحَثُّ ٱلْأَوِّلُ : في المعالم المنهجية للتجديد الفطري.

ٱلْمَبْحَتُ ٱلثَّابِيٰ : التجديد الفطري وقِضايا العمران البشري.

لكل بعثة حقيقية، بوجودهم وبانتصابهم ينتصب الدين ويقوم، وبغيابهم تنتصب المحن والفتن، وتدبر قول رسول الله على الله لا يقبض العلم انتزاعًا ينتزعه من العباد، ولكن يقبض العلم بقبض العلماء، حتى إذا لم يبق عالمًا؛ اتخذ الناس رؤوسًا جهالاً، فسئلوا، فأفتوا بغير علم، فضلوا وأضلوا! » (١). وترجم الإمام البخاري في كتاب العلم من صحيحه: (باب: كيف يقبض العلم؟ وكتب عمر بن عبد العزيز إلى أبي بكر بن حزم: انظر ما كان من حديث رسول الله على فاكتبه، فإني خفت دُروسَ العلم (٢) وذهاب العلماء، ولا تقبل إلا حديث النبي على ولتُفشُوا العلم، ولتجلسوا حتى يعلم من لا يعلم، فإن العلم لا يهلك حتى يكون سرًا).

وإن من أخطر ما تواجهه الأمة اليوم فعلًا من المعضلات، في هذه المرحلة الحرجة من الاكتساح العولمي الصهيوني؛ هو هذا الموت المتواتر، والمستحر بالعلماء، مع ضعف نتاج الخلف، فهذا مما يجب الانتباه إلى خطورته الشديدة، وإلى الضرورة الاستعجالية التي تقضي بتفرغ شباب الصحوة الإسلامية لطلب العلم الشرعي، بشروطه المذكورة قبل؛ قصد إنتاج علماء البعثة المنتصبين لها.

#### الركن الثاني:

دوائر « مجالس القرآن » لتلقي رسالات القرآن وتلقينها، تلاوة وتزكية وتعلمًا وتعليمًا؛ قصد إحداث تداول اجتماعي عام لمفاهيمها؛ بناء على هندسة القرآن الدعوية، كما سبق بيانه في المُعْلَم الأول من معالم البعثة؛ وذلك لتجديد بنية الدين في المُجتمع (٣).

فمجالس القرآن حِلَقُ تعبدية متسلسلة، ومدارس إيمانية متناسلة. هي الشكل وهي المضمون، كما أنها هي الوسيلة وهي الغاية، وهي مناط رسالات القرآن تلقيًا وأداءً. فهما إذن عنصران أو ركنان كما ذكرنا: الأئمة العلماء بشروط البعثة ومعالمها، ثم المجالس القرآنية، المنضبطة إلى هندسة القرآن، وذلك يغني عن كثير من المحركات الإدارية، التي لا تفيد إلا في إثقال حركة الإنتاج الدعوي، وتقييد المبادرات، كما هو

<sup>(</sup>١) متفق عليه.

<sup>(</sup>٢) دروس العلم: يعني انقراضه، دَرَسَ الشيءُ يَدْرُسُ: انقرض.

<sup>(</sup>٣) بيَّتنا بعض الضوابط التنظيمية الفطرية بكتيبنا « مجالس القرآن » لمن شاء الاستزادة.



هدف المعركة الجديدة إذن؛ هو الوجود الديني للمجتمع الإسلامي ذاته، وساحتها هي الإنسان المسلم نفسه، ليس بما كان مقصودًا في الاستعمار القديم، ولا بما كان مقصود اليوم بالتدمير؛ ولا بما كان مقصود اليوم بالتدمير؛ بما هو حائل طبيعي متين دون الطغيان الصهيوني، وحلم (إسرائيل الكبرى)، ودون التمكن الأمريكي من النفط العربي، ثم دون ثقافة الاستهلاك العولمي، والاستعباد الشهواني؛ ولذلك فهو مستهدف في عقيدته، ونظام تربيته وتعليمه، ونمط حياته، مستهدف ببرامج تعليمية وإعلامية أخرى، وبنظم اجتماعية جديدة، وبتدمير كلي لفهوم الأسرة، وبناء تركيبة اجتماعية أخرى، لا يبقى من إسلامها إلا أسماؤها! تمامًا على نحو ما يصنعون لما يسمى به (الجيل الثالث) من أبناء المهاجرين في الغرب؛ حيث ذوبت النظم الغربية شخصيتهم الإسلامية، فضاع أغلبهم كما ضاعت بقايا (الموريسكيين) من أهل الأندلس، في المجتمع الإسباني النصراني.

لقد جيشت أمريكا لذلك جيوش عولمتها، المحمية ليس بأسلحة التدمير الشامل فقط؛ ولكن أيضًا بأسلحة أخرى أخطر؛ إنها: ترسانة الإعلام والاقتصاد والثقافة والتعليم والتقنين الاجتماعي ... إلى آخر ما يمثل آلة « الديموقراطية الليبرالية » في مفهومها الغربي. تلك هي طبيعة المعركة الجديدة؛ فإما بعثة تجديدية جديدة، وإما قرون أخرى في

تلك هي طبيعة المعركة الجديدة؛ فإما بعثة تجديدية جديدة، وإما قرون اخرى في ظلمات التيه، لا قدَّر اللَّه! ولكن يأبي اللَّه عَلَيْ إلا أن يحفظ كتابه إلى يوم القيامة، تلك عقيدتنا، وقد تواتر ذلك من كتاب اللَّه وسنة رسول اللَّه عَلِيْتٍ. قال تعالى: ﴿ هُوَ اللَّهِ عَلَيْتِيْ . قال تعالى: ﴿ هُوَ اللَّهِ عَلَيْتِيْ . قال تعالى: ﴿ هُوَ اللَّهِ عَلَيْتِيْ . قال رَسُولُهُ بِاللَّهُ مَن اللَّهِ عَلَى الدِّينِ كُلِهِ عَلَى الدِّينِ كُلِهِ مَن اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَى الدِّينِ عَلَيْهِ . وَلَوْ كَرِهُ المُشْرِكُونَ ﴾ أرسك رسُولُهُ بِاللهُ مَن المَن وَدِينِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّينِ كُلِهِ . وَلَوْ كَرِهُ المُشْرِكُونَ ﴾ وقال عَلَيْتِهِ: « ولا تزال طائفة من أمتي منصورين، لا يضرهم من خذلهم حتى تقوم الساعة » (١) وقال أيضًا: « لا تزال طائفة من أمتي قائمة بأمر اللَّه، لا يضرهم من تقوم الساعة » (١)

<sup>(</sup>١) رواه أحمد، والترمذي، وابن حبان. وصححه الألباني، حديث رقم: ( ٧٠٢ ) في صحيح الجامع.

خذلهم، ولا من خالفهم؛ حتى يأتي أمر اللَّه وهم ظاهرون على الناس » (١).

لكن القضية هي مسؤولية الإنسان المسلم، الذي تعلق هذا الدين بربقته، عقيدة وشريعة ومصيرًا، في الدنيا وفي الآخرة. إنها مسؤولية الفرد، ومسؤولية الجيل. إنها مسؤولية (حفظ الدين)، التي أناطها الله جل وعلا بالتكليف التعبدي الإنساني، وما حفظه - كما تبين من قبل - إلا (ببعثة للتجديد)، تنطلق كلما أحدق الخطر ببيضة الإسلام.

وإن عِظُم الخطر اليوم، وشموليته، وعمقه، بما لم يسبق له مثيل في منهجية التدمير الوجداني؛ لجدير بأن يكون وحده مؤشرًا قويًّا على أن الزمان زمان بعثة جديدة، ولمن كان يبصر فتلك بشائرها تلوح أنوارًا في الأفق، وما جاء الفرَجُ قط إلا بعد (حتى) الدالة على أقصى غايات الضيق والحرج، والنهاية في مراحل البأساء والضراء. قال عَنْن: ﴿ أَمْ حَسِبْتُمْ أَن نَدْخُلُوا الْجَنَكَة وَلَمَّا يَأْتِكُم مَثُلُ الَّذِينَ خَلَوا مِن قَبْلِكُمْ مَثَلُ الَّذِينَ خَلَوا مِن قَبْلِكُمْ مَثَلُ الَّذِينَ خَلَوا مِن قَبْلِكُمْ مَشَلُ اللَّذِينَ خَلَوا مِن اللَّهُ أَلَا نَصَرَ اللهِ قَرِبُ ﴾ [البقرة: ١١٤]. وقال سبحانه: ﴿ حَتَى إِذَا السَتَيْعَسُ الرُّسُلُ وَظَنُوا اللَّهُ وَلَا يُؤَمِّ اللهُ عَنِ الْقَوْمِ الْمُجْمِينَ ﴾ [البقرة: ١١٤]. وقال سبحانه: ﴿ حَتَى إِذَا السَتَيْعَسُ الرُّسُلُ وَظَنُوا اللهُ عَنِ الْقَوْمِ الْمُجْمِينَ ﴾ [البقرة: ١١٤]. وقال سبحانه: ﴿ حَتَى إِذَا السَتَيْعَسُ الرُّسُلُ وَطَنُوا اللهُ عَنِ اللهُ وَطَنُوا اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَلَا يُرَدُ بَأَسُنَا عَنِ الْقَوْمِ الْمُجْمِمِينَ ﴾ [البود: ١١٠].

وإذا كان لنا من كلام عن ( بعثة التجديد الفطري ) فهو عن معالمها المنهجية الكبرى، وهو كلام مبني بالدرجة الأولى على استقراء النصوص القرآنية والحديثية، ثم بدرجة ثانية على قراءة ضرورات المعركة الجديدة وطبيعتها، بما أشرنا إليه قبل.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) متفق عليه.



أول ما ابتُدئت به بعثة النبي عَلَيْتُهُ هو نزول آيات من القرآن، وكان ذلك حدثًا عظيمًا. لم يحصل بعده في سيرته عَلِيْتُهُ ما هو أعظم منه وأعجب، وقد بقي القرآن أداته عَلَيْتُهُ الأساس للدعوة إلى اللَّه وتوحيده تعالى، مع ما ألهمه تعالى وأوحى إليه من الحكمة، مما نطق به في حديثه عَلَيْتُهُ، وسار به في سيرته، إلا أن القرآن كان منبع الأنوار كلها.

وتدفق الإسلام على الناس وفشا بينهم، بتدفق آي القرآن وسوره عليه على اللهجرة نحو المادة الأساس في تربية الجيل، انطلاقًا من دار الأرقم، وشعاب مكة، إلى الهجرة نحو المدينة، إلى فتح مكة ودخول الناس في دين الله أفوائجا، في ظرف زمني لا يتعدى بضعًا وعشرين سنة، ومن هنالك انطلق إلى العالم في ظرف يقارب الأول، مع الخلفاء الراشدين وآخرين من بعدهم، إن هذه ملحوظة أساسية، أعني: التدفق الدعوي في ظرف زماني قصير، بل قياسي بالنسبة لقانون الاجتماع البشري، في انتشار الأفكار والعقائد والمذهبيات، ففي نحو بضع وعشرين سنة من التداول الاجتماعي للقرآن تربيةً وجهادًا؛ يكون الإسلام دين الله المكين في الأرض، ثم الدين الظاهر على كل الأديان والملل والنّخل، إنها بعثة إذن.

وبتأمل السيرة النبوية واستقراء مراحلها، ونصوص الكتاب والسنة المتعلقة بها، وبمفهوم البعثة التجديدية، وبالنظر إلى حجم الفساد والانحراف الذي ضرب العالم اليوم؛ يمكن استخلاص المعالِم الرئيسة لِبعْثَةِ التَّجديد فيما يلي:

# المَعْلَمُ الأول: التَّدَاوُلُ القُوْآنِيُ:

إِن أَهَمَّ مَعْلَم، وأوضح خاصية، يمكن ملاحظتها في البعثة النبوية ابتداءً؛ هي ظاهرةُ التَّدَاوُلِ الْقُرْآنِيِّ، ومعنى ذلك أن الاشتغال النبوي إنما كان بالقرآن أساسًا؛ بما حقق ما يمكن تسميته: ( تَدَاوُلِيَّةً قُوْآنِيَّةً ) كبرى في المجتمع الإسلامي الأول، فقد منع رسول اللَّه عِلِي الناس في بداية الأمر من كتابة شيء غير القرآن، وذلك كما في حديثه المشهور؛ إذ قال عَلِيْتُم: « لا تكتبوا عني شيئًا إلا القرآن، فمن كتب عني غير القرآن فليمحه، وحدثوا عني ولا حرج، ومن كذب على متعمدًا فليتبوأ مقعده من النار » (١). وقد تواترت أخبار الحركة القرآنية، التي طبعت جيل الصحابة؛ اهتمامًا، وقراءة، ومدارسةً، وإنما كان النبي عَيْالِيْمِ يشتغل به داعيًا إلى الله، ومربيًا، وإنما أسلم معظم من أسلم من الصحابة؛ تأثرًا بسماع شيء من القرآن، لقد كان للقرآن في جيلهم خبرٌ مَهيب، ونبأ عظيم، يتلقونه ويبثونه؛ حتى صار القرآن هو الحديث الأبرز فِي تلك المرحلة، تَنَزُّلًا وتداولًا.

إن المسلمين اليوم، يقرؤون القرآن، نعم؛ ولكنهم لا يتداولونه، إننا نقصد ب ( التَّدَاوُلِيَّةِ ) : الاشتغال الشامل بالقرآن الكريم، الاشتغال الذي يعمر الحياة؛ حتى يطغى على كل شيء سواه؛ تلاوةً، وتعلمًا، وتدارسًا، وتدبرًا، وتزكيةً، إلى أنْ يَفْشُو ذلك فَشُوًّا بين سائر فئات المجتمع وطبقاته؛ بما يُؤَسِّسُ تربيةً قرآنية تعبديةً واجتماعيةً، تقوم بين الناس بصورة تلقائية؛ مادةً ومنهجًا، تَبُثُ قيمَ القرآن وأخلاقَه بينهم بَثًّا يتغلغل في الأنفس، ويتسرب إلى أنسجة المجتمع الداخلية، وخلاياه الشعورية واللاشعورية؛ بما يجعل مفاهيم القرآن متحكمةً في صيرورته، وفي حركته التاريخية. فيصبح القرآن بذلك هو ( مُحَرِّكَ الإصلاح ) و ( دِينَامُو ) العمل الدعوي، القائم على المنهاج النبوي الحق.

هذا شيء - مع الأسف - شبه مفقود اليوم، ولا يكون إلا ( ببعثة جديدة )، تجدد اشتغال الأمة بالقرآن.

وكان لجيل الصحابة في عهد النبوة وبعده؛ مجالس قرآنية، ليست كأغلب

<sup>(</sup>١) رواه مسلم.

مجالس السهرات القرآنية، التي تعقد اليوم للسماع والتغني، كلا، ولكنها كانت مجالس قرآنية متكاملة، تتضافر فيها التلاوة، والتعلم، والتزكية، على كمال ما تكون التربية النبوية، لخير الأجيال (١)، ذلك بشهادة القرآن العظيم في مثل قوله تعالى: ﴿ لَقَدُّ مَنَّ ٱللَّهُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْ أَنفُسِهِمْ يَتْلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَتِهِ، وَيُزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِنْبُ وَالْحِكْمَةُ وَإِن كَانُواْ مِن قَبْلُ لَفِي ضَلَالِ مُّبِينٍ ﴾ [آل عسران: ١٦٤]. وقوله سبحانه: ﴿ هُوَ ٱلَّذِي بَعَثَ فِي ٱلْأُمِّيِّتِينَ رَسُولًا مِنْهُمْ يَشْلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَنِهِ. وَيُزِّكِيهمْ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِنَابَ وَٱلْحِكْمَةَ وَإِن كَانُواْ مِن قَبْلُ لَفِي ضَلَالِ ثُمِينٍ ﴾ [ الجمعة: ٢ ].

وانطبعت تلك التربية في أصحاب رسول اللَّه ﷺ فكانوا أهل قرآن، وصاروا مختصين به؛ ولذلك سمى فريق منهم بـ ( القراء )؛ لتفرغهم لهذا الشأن خاصة. فعَنْ أُنَس بْنِ مَالِكِ ﴿ عَلَىٰ اللَّهِ عَلَىٰ إِلَى النَّبِيِّ عَلَيْتُمْ فَقَالُوا أَنِ ابْعَثْ مَعَنَا رَجَالاً يُعَلَّمُونَا الْقُوآنَ وَالسّنّةَ. فَبَعَثَ إِلَيْهِمْ سَبْعِينَ رَجُلًا مِنَ الأَنْصَارِ، يُقَالُ لَهُمُ الْقُرّاءُ، فِيهِمْ خَالِي حَرَامٌ، يَقْرَؤُونَ الْقُوْآنَ، وَيَتَدَارَسُونَه بِاللَّيْل، يَتَعَلَّمُونَ » (٢).

وكانت للقرآن أخبار يحرص المؤمنون على تتبعها وتناقلها؛ لأن القرآن أخلاق، ومنهج حياة، فكان حرصهم عليه حرصًا على بناء حياتهم. فعن عمر بن الخطاب عليه في حديث طويل، أنهم كانوا يتحدثون أن غسان تُنَعِّلُ الخيلَ لغزو المدينة، فجعل النبي ﷺ حراسًا بعوالي المدينة؛ لمراقبة ذلك عن بعد، قال عمر ﷺ: « وكان لي جار من الأنصار، فكنا نتناوب النزول إلى رسول اللَّه ﷺ، فينزل يومًا، وأنزل يومًا، فيأتيني بخبر الوحى وغيره، وآتيه بمثل ذلك » (٣).

وبعد وفاة الرسول عَلِيلِيم امتدت تلك المجالس مع الفتوح إلى سائر الأمصار، يصف لنا التابعي الجليل أبو رجاء العطاردي طريقة ذلك، وكيفية تنظيم أبي موسى الأشعري على الله المجالس القرآنية بالعراق، قال: « كان أبو موسى الأشعري يطوف علينا، في هذا المسجد، مسجد البصرة، يعقد حِلَقًا، فكأنى أنظر إليه بين بردين أبيضين، يقرئني القرآن » (٤). وقد تخرج من هذه الحِلَق الدراسية خَلْقٌ كثير من التابعين. فعن أبي كنانة أن أبا موسى الأشعري جمع الذين قرؤوا القرآن، فإذا هم

<sup>(</sup>١) ن. بلاغ الرسالة القرآنية: ( ١٠١–١٠٥ )، وكذا مجالس القرآن: ( ٢٩ ).

<sup>(</sup>٤) الحلية لأبي نعيم: ( ٢٥٦/١ ). (۲ ، ۳) متفق عليه.

قريب من ثلاثمائة فعَظَّمَ القرآنَ، وقال: « إن هذا القرآن كائن لكم أجرًا، وكائن عليكم وزرًا، فاتبعوا القرآنَ، ولا يتبعنكم القرآنُ، فإنه من اتبع القرآنَ هبط به على رياض الجنة! ومن تبعه القرآنُ زَخَّ في قفاه، فقذفه في النار » (١). فكان القرآن لهم ثقافةً، وتربيةً، وخُلُقًا، ومنهجَ حياة.

ودأب الصحابة رضوان الله عليهم على هذا المنهج؛ حتى لكأن الأمة إنما قامت -حينما قامت - بالقرآن، وكذلك كان.

فنخلص إذن إلى أن التداول القرآني كان له في البعثة الأولى وجهان:

الأول: تداول اجتماعي: وتم بمقتضاه بث الاشتغال بالقرآن في كل مرافق الحياة الاجتماعية، يُتَلَقى خبرُه، وتضبط عبارته، وتُحفظ تذكرته، ثم يُبَثُّ ذلك كله، ويذاع في الناس، لتسير الآيات في الآفاق، فيعمر القرآن الحياة الاجتماعية؛ ذكرًا ومذاكرةً. ولو يُلْحَظُ ذلك في العمل الدعوي التجديدي اليوم؛ إذن يتحول القرآن إلى خُلُق اجتماعي عام، وتتحول قضاياه، وقصصه، وعِبَرُه، وحِكُمُه، وأمثاله؛ إلى ( ثقافة شعبية ) سارية، وذلك من شأنه أن يصنع نسيجًا اجتماعيًّا مسلمًا، عميقًا ومتينًا، لا تخترقه عوادي العولمة الثقافية والإعلامية، مهما اشتدت ريحها.

والثاني: تداول تربوي: وهو الذي اختصت به ( مجالس القرآن )، التي كانت تعمر المساجد، والبيوت، والبساتين، والشعاب، والبطاح – سِرًّا في مراحل، وعلنًا في مراحل أخرى - مما كان قبل الهجرة ومما كان بعدها؛ تعلمًا، وتزكيةً، ومُدارسةً، وتدبرًا، وتَبَصُّرًا؛ لتخريج أهل القرآن الحكماء الربانيين، الذين يربون الناس، والذين هم مادة الاستمرار الحضاري للأمة وعمودها الفقري، والذين ذكرهم الله جل وعلا في قوله: ﴿ وَلَكِنَ كُونُوا رَبَّكِنِيِّعِنَ بِمَا كُنتُمْ تُعَلِّمُونَ ٱلْكِئنَبُ وَبِمَا كُنتُمْ تَذَرُسُونَ ﴾ [آل عمران: ٧٩].

# المَعْلَمُ الثاني: الإمامةُ العِلْمِيَّة:

إن حديث النبي عليه يحدد (إمامة) بعثة التجديد، وينص عليها بصورة واضحة، لَا غَبَشَ فيها ولا إبهام، وذلك قوله عَيْكَةٍ: ﴿ إِنَّ العُلَمَاءَ وَرَثَةُ الأَنْبِيَاءِ. وإنَّ الأنبيَاءَ لَمْ يُورِّثُوا

<sup>(</sup>١) السابق: (٢٥٧/١).

دِينَارًا وَلاَ دِرْهَمًا، إِنَّهَا وَرَّثُوا الْعِلْمَ، فَمَنْ أَخَذَ بِهِ فَقَدْ أَخَذَ بِحَظٍّ وَافِر » (١). بيد أن (الوراثة ) هَاهنا تقتضي إرث العلم بكل وظائفه الدعوية والتربوية، لا مجرد العلم الخالي من كل عمل، ومن أي رسالة، فذلك علم مُدَّعَى غير موروث، فالعلماء الورثة: هم أهل الرسالة، ومُحمَّالُ البلاغ القرآني، ولقد أصل أبو إسحاق الشاطبي يَغْلَثُهُ ( ت: ٧٩٠هـ ) ذلك، وهو كَثَلَيْهِ أحد أئمة التجديد في الأندلس، فوصف العالم المتصدر للتربية والتجديد؛ بـ ( الوارث )، و( المُنْتَصِب )،كما وصفه بالرباني، والحكيم، والراسخ في العلم، والعالم، والفقيه، والعاقل في نصوص جديرة بأن تشد إليها الرحال، وهي اصطلاحات كلها دالة عنده على ( إرث ) النبوة في منهج التربية والتعليم والتزكية للأمة، ( فالانتصاب ) إنما هو تجرد لمهمة البلاغ، تمامًا كما تنتصب الجبال بين الصحاري والبطاح؛ أعلامًا للضالين عن الطريق، فيراها كل العابرين، وتكون بذلك مثارات اتباع واقتداء. قال كَغْلَلْهُ: « إن المنتصب للناس، في بيان الدين مُنْتَصِبٌ لهم بقوله، وفعله، فإنه وارثُ النبي، والنبي كان مبينًا بقوله، وفعله، فكذلك الوارثُ لا بد أن يقوم مقام الموروث، وإلا لم يكن وارثًا على الحقيقة، ومعلوم أن الصحابة رضوان اللَّه عليهم كانوا يتلقون الأحكام من أقواله، وأفعاله، وإقراراته، وسكوته، وجميع أحواله، فكذلك الوارث، فإن كان في التحفظ في الفعل؛ كما في التحفظ في القول؛ فهو ذلك، وصار من اتبعه على هدى، وإن كان على خلاف ذلك صار من اتبعه على خلاف الهدى، لكن بسببه » (٢). وقال في منهج اقتداء الصحابة برسول الله ﷺ: « وكانوا يبحثون عن أفعاله، كما يبحثون عن أقواله، وهذا من أشد المواضع على العالم المنتصب » (٣).

وقال كَغْلَلْهُ في تفصيل الخصائص المعرفة للعالم الرباني المنتصب، واصفًا إياه بأنه: « يتحقق بالمعاني الشرعية منزلة على الخصوصيات الفرعية، بحيث لا يصده التبحر في الاستبصار بطرف؛ عن التبحر في الاستبصار بالطرف الآخر، فلا هو يجري على عموم واحد منهما؛ دون أن يعرضه على الآخر، ثم يلتفت مع ذلك إلى تنزل ما تلخص له على ما يليق في أفعال المكلفين (... ) فهو صاحب التمكين والرسوخ، فهو

<sup>(</sup>١) جزء حديث رواه أحمد، والأربعة، وابن حبان. وصححه الألباني في صحيح الجامع الصغير، رقم: ( TTAY )

<sup>(</sup>٣) الموافقات: (٢٥٠/٤). (٢) الموافقات: ( ٣١٧/٣ ).

الذي يستحق الانتصاب للاجتهاد، والتعرض للاستنباط (...)، ويسمى صاحب هذه المرتبة: الرباني، والحكيم، والراسخ في العلم، والعالم، والفقيه، والعاقل؛ لأنه يربي بصغار العلم قبل كباره، ويوفي كل أحد حقه، حسبما يليق به، وقد تحقق بالعلم وصار له كالوصف المجبول عليه، وفهم عن اللَّه مراده، ومن خاصته أمران: أحدهما أنه يجيب السائل على ما يليق به في حالته على الخصوص، إن كان له في المسألة حكم خاص ( ... )، والثاني: أنه ناظر في المآلات قبل الجواب عن السؤالات » (١).

ذلك هو عالِم البعثة إذن؛ داعية رباني حكيم، مجدِّد ومجتهد، منتصب للناس بعلمه وورعه؛ مُعَلِّمًا، وداعيًا، وهاديًا، ومربيًّا.

وملاحظة السيرة النبوية تفضي إلى أن النبي ﷺ قد كوَّن عددًا كبيرًا من علماء الصحابة؛ كأبي بكر، وعمر، وعثمان، وعلي، ومعاذ بن جبل، وعبد الله بن عباس، وعبد الله بن عمر، وزيد بن ثابت، وغيرهم كثير، جيل من العلماء الأئمة، كانوا فقهاء، وحكماء ربانيين، ولم يكونوا مجرد نقلة، بل أسهموا في بناء حضارة الأمة، ونهضتها الأولى.

وبعثة التجديد لن تكون إلا بمثلهم، منهجيًّا؛ أي بقيادة علمية متميزة كمًّا وكيفًا. فلا بد من عدد وفير من أهل العلم، من الذين يحملون الرسالة، ويشتغلون بالقرآن؛ تعليمًا، وتزكيةً، وتفقيهًا في الدين، وإنما أولئك هم العلماء الربانيون؟ كما سبق قول أبي إسحاق الشاطبي كِثَلَيْهِ: « الذين يربون الناس بصغار العلم قبل كباره »، كما جاء في بعض تراجم الإمام البخاري كِتَلَيْهِ(١) . والذين لا تفتنهم آحاد الجزيئات عن ملاحظة الكليات، ويراعون المآلات قبل الجواب عن السؤالات، إنهم قوم يحملون أخلاق النبوة علمًا وحِلْمًا، ولقد ظن بعض أهل الخير من المشتغلين بالدعوة اليوم؛ أن الناس قد انصرفوا إلى طلب العلم الشرعي بوفرة زائدة عن الحاجة، ولا يزالون ينصحون الشباب بالعدول عن ذلك؛ بدعوى أننا في حاجة إلى الطبيب المسلم، والمهندس المسلم، والفيزيائي المسلم. وأقول: نعم، نحن في حاجة إلى كل أولئك وأضرابهم، لكن حاجتنا إلى ( علماء البعثة ) آكد وأشد، ودعوى حصول الكفاية من

<sup>(</sup>١) الموافقات: (٢٣٢/٤).

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، كتاب العلم، ( باب العلم قبل القول والعمل ).

العلماء باطلة، فأولًا ليس كل من انتسب إلى العلوم الشرعية هو من علماء بعثة التجديد، بما ذكرنا وما وصفنا من مفهوم ( العالمية ) (١) . فإنما العلماء الفقهاء الربانيون الؤرَّاث، كما سبق تفصيله، وليس العالم المنتصب أو الوارث هو من جمع في ذهنه عددًا كبيرًا من المحفوظات والمكتبات، ولكنه من أوتي حكمة التصرف في المعلومات، بما يناسب الزمان والإنسان، ولشيخ المقاصد أبي إسحاق الشاطبي كلمة ذهبية في هذا. قال يَخْلَلْهُ: ﴿ إِنْ عَلَى الْعَالَمِ الرِّبَانِي أَنْ لَا يَذْكُرُ لَلْمُبَتَّدَئُ مِنْ الْعَلْمِ مَا هُو حَظْ الْمُنتَهِي، بل يربي بصغار العلم قبل كباره، وقد فرض العلماء مسائل، مما لا يجوز الفتيا بها، وإن كانت صحيحة في نظر الفقه ( ... )، وضابطه أنك تعرض مسألتك على الشريعة، فإن صحت في ميزانها؛ فانظر في مآلها بالنسبة إلى حال الزمان وأهله، فإن لم يؤدِّ ذكرها إلى مفسدة؛ فاعرضها في ذهنك على العقول، فإن قبلتها فلك أن تتكلم فيها، إما على العموم إن كانت مما تقبلها العقول على العموم، وإما على الخصوص إن كانت غير لائقة بالعموم، وإن لم يكن لمسألتك هذا المساغ؛ فالسكوت عنها هو الجاري على وفق المصلحة الشرعية والعقلية » (٢).

إن أمثال هؤلاء ليس منهم في الأمة إلا الندرة، بله القلة، بله الكثرة والوفرة، ولقد رأيتَ كيف أن رسول اللَّه ﷺ قد خرَّج للناس منهم جيلًا، فما بالك بزماننا هذا؟ وقد بلغ عدد المسلمين في العالم مليارًا ونصفًا، هذا إذا حددنا مخاطَّبنا في المسلمين خاصة، وإنما الإسلام جاء لمخاطبة العالمين.

## الْمَعْلَمُ الثالث: يُشْرُ الدَّعْوَةِ وبَسَاطَةُ الْمَفَاهِيم:

إن من أهم معالم البعثة النبوية؛ أنها تميزت باليسر، والسهولة في الخطاب، وفي التكليف، وهذا أمر مهم جدًّا؛ لضبط الاتجاه الدعوي المعاصر، ذلك أن بعض الحركات الإسلامية، إنما انغلقت على نفسها؛ بسبب عسر مفاهيمها، وتنطع فهمها، وما جرت عليه من حمل الناس على العنت، وقد تواتر في الدين مفهوم ( رفع الحرج )، وما تعلق به من قواعد كلية، فالنصوص القرآنية والحديثية مجمعة على هذا المعنى؛ بما يجعله كلية قطعية من كليات الدين؛ دعوةً، وتكليفًا، فالخطاب القرآني صرح بذلك تصريحًا، ونص

<sup>(</sup>١) لك أن تنظره في كتابنا: « مفهوم العالمية ».

<sup>(</sup>٢) الموافقات: ( ١٩٠/٤).

الحق جل وعلا على اليسر بإطلاق، فقال سبحانه: ﴿ وَلَقَدْ يَسِّرْنَا ٱلْقُرْءَانَ لِلذِّكْرِ فَهَلْ مِن مُدَّكِرٍ ﴾ [ القمر: ٣٢ ] وقال جل وعلا في الآية الجامعة المانعة على سبيل الشمول والاستغراق: ﴿ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي ٱلدِّينِ مِنْ حَرَجٌ ﴾ [ الحج: ٧٨ ]... إلخ.

ثم أوصى رسول اللَّه ﷺ مبعوثيه إلى اليمن جابر بن عبد اللَّه ومعاذ بن جبل فقال لهما : « يَسرا ولا تُعَسرا، وبشرا ولا تنفرا » (١). وقال ﷺ: « إنَّ هَذَا الدِّينَ يُسْرٌ وَلَنْ يُشَاد الدّينَ أَحَدٌ إلا غَلَبَهُ فَسَدّدُوا وَقَارِبُوا وَأَبْشِرُوا وَيَسّرُوا وَاسْتَعِينُوا بالْغَدْوَةِ وَالروْحَةِ وَشَيْءٍ مِنَ الدُّلْجُةَ » (٢) . ومثله قوله ﷺ: « يَا أَيُّهَا النَّاسُ عَلَيْكُمْ مِنَ الأَعْمَالِ مَا تُطِيقُونَ، ْفَإِنَّ اللَّه لاَ يَمَلُّ حَتَّى تَمَلُّوا، وَإِنَّ أَحَبُّ الأَعْمَالِ إِلَى اللَّه مَا دُوومَ عَلَيْهِ وَإِنْ قَلَّ » <sup>(٣)</sup>. وروى الصحابي الجليل أنس بن مالك ﷺ قال: « جاء ثلاثةُ رَهْط إلى بيوت أزواج النبي ﷺ يسألون عن عبادة النبي عَلِيلَةٍ، فلما أخبروا كأنهم تَقَالُوهَا، وقالوا: أين نحن من النبي عَلِيلَةٍ، وقد غفر له ما تقدم من ذنبه وما تأخر؟ قال أحدهم: أما أنا فأصلي الليل أبدًا! وقال الآخر: وأنا أصوم الدهر ولا أفطر! وقال الآخر: وأنا أعتزل النساء فلا أتزوج أَبِدًا! فجاء رَسُولُ اللَّه عِيْلِيْمِ إليهم، فقال: « أنتم الذين قلتم كذا وكذا؟ أما واللَّه إنى لأخشاكم للَّه وأتقاكم له، لكني أصوم وأفطر، وأصلى وأرقد، وأتزوج النساء، فمن رغب عن سنتي فليس مني » (١) ومثل هذا في السنة كثير جدًّا؛ مما يفيد استقراؤه كليةً قطعية من كليات الدين، فوجب إذن أن يؤخذ على هذا الوزان؛ تكليفًا وتعليمًا، ودعوةً وتزكيةً، وما خالفه فإنه يُرَدُّ إليه.

ولذلك قال شيخ الإسلام تقي الدين بن تيمية وَ الله من بعدما سرد عددًا من أدلة اليسر والتيسير في الشريعة: « وهذا وأمثاله في الشريعة أكثر من أن يحصر، فمن قال إن اللَّه أمر العباد بما يعجزون عنه - إذا أرادوه إرادة جازمة - فقد كذب على اللَّه ورسوله، وهو من المفترين » (°).

ولقد التقط أبو إسحاق الشاطبي هذا المعنى العظيم من القرآن، فجعله أصلًا من أصول المقاصد؛ حيث استعمل مصطلح ( الأمية ) في وصف الشريعة، لكن ليس بمعنى الجهل، وهذا أمر غلط فيه كثير من طلبة العلم، وحتى بعض الدارسين، ممن قرأه

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري. (١) متفق عليه.

<sup>(</sup>٥) مجموع الفتاوى: ( ٨/٠٤٤ ). (۲ ، ۲) متفق عليه.

في كتاب الموافقات؛ فمن السذاجة أن يفهم عن أبي إسحاق كِيْرَاللهِ أنه يصف الشريعة بالجهل، أو أنها غير صالحة إلا للعوام، كيف وهو شيخ المقاصد المجدد لعلم أصول الفقه؟! ولكنه استعمل مصطلح ( الأمية ) بمعنى السهولة والبساطة واليسر، في الفهم وفي التكليف، على ما أصَّلْنا آنفًا، وقد نقل المصطلح من دلالته اللغوية، الدالة على الجهل بالحساب والكتاب؛ ليستعمله في وصف الشريعة نفسها، لكن بدلالة أخرى اصطلاحية، على مفهوم منهجي، متعلق أساسًا بمعنى اليسر المشترك في التكليف، وفي تطبيق الشريعة. قال كِثْلَلْهُ في المسألة الثالثة من كتاب المقاصد في الموافقات: « هذه الشريعة المباركة أمية » (١) . وهو ما فسره في موطن آخر بقوله: « ربما أخِذ تفسير القرآن على التوسط والاعتدال، وعليه أكثر السلف المتقدمين، بل ذلك شأنهم، وبه كانوا أفقه الناس فيه، وأعلم العلماء بمقاصده وبواطنه، وربما أخِذ على أحد الطرفين الخارجين عن الاعتدال، إما على الإفراط؛ وإما على التفريط، وكلا طرفي قَصْدِ الأمور ذَّميمٌ، فالذين أخذوه على التفريط قصروا في فهم اللسان الذي به جاء، وهو العربية، فما قاموا في تفهم معانيه ولا قعدوا! كما تقدم عن الباطنية وغيرها، ولا إشكال في اطراح التعويل على هؤلاء، والذين أخذوه على الإفراط أيضًا قصروا في فهم معانيه، من جهة أخرى، وقد تقدم في كتاب المقاصد بيان أن الشريعة أمية وأن ما لم يكن معهودًا عند العرب فلا يعتبر فيها » (٢).

وهذا معنى عظيم؛ إذْ عدم اعتباره أدى بكثير من الناس إلى الزيغ عن جادة المنهاج النبوي الفطري، في الدعوة والتكليف، وإنما الأصول قائمة على حمل الناس على الوسط والتوسط، والاعتدال، لا على الغلو سواء في ذلك الفهم أو التكليف.

فالداعية قد يؤدي به التمسك بآحاد الأدلة - دون اعتبار كلياتها الأصولية - إلى الانحراف في المنهج، كما أن مراعاة بعض الجزئيات في الفهم والإفهام، لا ينقض ما تقرر قطعًا في الكليات الاستقرائية، فقد تقرر مثلًا أن الدعوة يجب أن تقوم على منهج التيسير والتبشير؛ قصد التمكين من عموم التطبيق والتنزيل، فإذا وجد ما يخالفه حمل عليه وأرجع إليه، وعدم مراعاة ذلك يوقع في إشكالات منهجية، ويؤدي إلى مناقضة الفروع للأصول وهو محال، وقد وجدت - مثالًا على ذلك -

<sup>(</sup>١) الموافقات: ( ٦٩/٢ ). (٢) الموافقات: (٣/٩٠٤).

نازلة من كلام للشيخ الداعية المجدد، والعالم المحقق، محمد نأصر الدين الألباني كِثَلَثْهُ، وجزاه عن الأمة خير الجزاء، إذ تشدد - على غير عادته - في إلزام ما لا يلزم في نازلة من بعض فروع العقيدة، فنحن والحمد لله على عقيدة السلف الصالح، فيما قرروه؛ استقراءً من نصوص الكتاب والسنة، من توحيد الربوبية وتوحيد الإلهية، بما يتضمن ذلك كله من إثبات للأسماء والصفات، وعدم تأويلها، ولا تعطيلها، ولا تشبيهها.

ولكن؛ أن يصير الأمر في ذلك إلى تحقيق قضايا فوق طاقة الجمهور؛ فَهْمًا، وإدراكًا وتكليفًا؛ فهذا مما يكون القول بالتكليف به مناقضًا لأصول الدين وأصول الفقه معًا، كما قرره العلماء بقواعد الاستقراء القطعي، مما بينا سابقًا، إذ هو من باب ( تكليف ما لا يطاق ) وهو ممتنع في الدين، مرفوع في الشريعة أصولها وفروعها، ولقد قُبلَ رسول الله عليه طاهر الإيمان من الناس، ولم يحقق معهم جزئيات المعاني التي لا تطيق العقول البشرية إدراكها، ولا استحضارها، بينما ذهب فضيلة الشيخ الألباني كِثَلَيْتُهِ -فيما سنورده - إلى حمل الناس على ذلك في خصوص هذه النازلة، ساخرًا من علماء الأزهر، وكل عالم لا يدرك ما أدركه من التكلف والتعمق، بل سفَّه أحلام بعض علماء العقيدة السلفية الذين لم يفهموا ما فهمه، جاء ذلك في فتوى من فتاويه كِثْرَتْهُ نشرت مستقلة بعنوان: « التوحيد أولًا يا دعاة الإسلام »، ونحن أيضًا نقول بذلك على تمامه وكماله، ولكن بـ ( المنهاج التربوي )، القائم على التوسط والاعتدال. قال كِلْمَثْمُ: « إن عقيدة التوحيد بكل لوازمها ومتطلباتها؛ ليست واضحة - للأسف - في أذهان كثير ممن آمنوا بالعقيدة السلفية نفسها، فضلًا عن الآخرين الذين اتبعوا العقائد الأشعرية، أو الماتريدية، أو الجهمية؛ في مثل هذه المسألة، فأنا أرمى بهذا المثال إلى أن المسألة ليست بهذا اليسر، الذي يصوره اليوم بعض الدعاة، الذين يلتقون معنا في الدعوة إلى الكتاب والسنة، إن الأمر ليس بالسهولة التي يدعيها بعضهم، ولا يكفي أن يعتقد المسلم ﴿ ٱلرَّحْمَانُ عَلَى ٱلْمَـرُشِ ٱسْتَوَىٰ ﴾ [طه: ٥]. [و] « ارحموا من في الأرض يرحمكم من في السماء » (١) دون أن يعرف أن كلمة ( في ) التي وردت في هذا الحديث ليست ظرفية،

<sup>(</sup>١) رواه أحمد، وأبو داود، والترمذي، والحاكم، عن ابن عمر مرفوعًا، وقال الترمذي: حسن صحيح. وصححه العلامة الألباني كِثَلَثُهُ في السلسلة الصحيحة: ( ٩٢٥ )، وفي صحيح الجامع الصغير:( ٣٥٢٢ ).

وهي مثل (في) التي وردت في قوله تعالى: ﴿ ءَأَمِنهُم مَن فِي ٱلسَّمَآءِ ﴾ [اللك: ١٦]؛ لأن (في) هنا بمعنى (على)، والدليل على ذلك كثير، وكثير جدًّا (...) ويُقرِّب هذا حديثُ الجارية - وهي راعية الغنم - وهو مشهور معروف، وإنما أذكر الشاهد منه، حينما سألها رسول اللَّه «أين اللَّه؟ » قالت: «في السماء » (١). لو سألت اليوم بعض كبار شيوخ الأزهر - مثلًا - أين اللَّه - لقالوا لك في كل مكان، بينما الجارية أجابت بأنه في السماء، وأقرها النبي عَلِيلِيم؟ لأنها أجابت على الفطرة (...) لأنها لم تتلوث بأي بيئة سيئة؛ عرفت العقيدة الصحيحة التي جاءت في الكتاب والسنة، وهو ما لم يعرفه كثير ممن يدعى العلم بالكتاب والسنة » (١). كذا!

قلت: هذا كلام - من حيث الأصل - صحيح؛ ولكن التكليف به، والاشتغال به، تربية ودعوة؛ غلو شديد، وتتبع مثل هذه الدقائق في تجديد الدين - وجدانًا وعملًا - مخالف لما جاء به الإسلام من التيسير وعدم التعسير، كما سبق بيانه بالقواعد القطعية؛ فالعقيدة إنما هي عبادة خوطب بها كل الناس: العالم والعامي كلهم في ذلك سواء، وأخذ الناس بمثل هذه الدقائق؛ إنما هو حملٌ لهم على ما لا طاقة لهم به، فالعقيدة التي (لا يعرفها) علماء الأزهر، ولا أهل التدين السليم، ولا كثير من أهل العقيدة السافية؛ إنما هي مجال لا تكليف به أصلًا، وإنما رسول الله علي قبل من الجارية ظاهر خطابها، ولم يوقفها ليحقق معها معنى ( في ) أتعني الظرف الداخلي؛ أم الخارجي؟ أي: هل هي بمعنى ( داخل ) أم بمعنى ( على )؟! فهذا تحكم في النص، ثم إنما مرجع ذلك - في نهاية المطاف - إلى تحكم العقول في الاعتقاد، وهو باطل شرعًا وعقلًا، وإنما هي أسماؤه الحسنى وصفاته العلى، نؤمن بها كما وردت، نأخذها على حقيقتها، بما لا يعطلها، ولا يؤولها، ولا يشبهها، عقيدة فطرية بسيطة، بلا تحكم، ولا تعقيد، وما خاطب رسول الله ولا يشبهها، عقيدة فطرية بسيطة، بلا تحكم، ولا تعقيد، وما خاطب رسول الله ولا يشبهها، عقيدة فطرية بسيطة، بلا تحكم، ولا تعقيد، وما خاطب رسول الله الجمهور، ولا أحدًا من خواص الصحابة بمثل ذلك قط.

نعم، إن الفطرة المسلمة السليمة تتلقى لفظ ( في ) الوارد بالآية والحديثين

<sup>(</sup>١) رواه مسلم.

<sup>(</sup>٢) التوحيد أولًا يا دعاة الإسلام: ( ٢٥ - ٢٩ )، مكتبة المعارف للنشر والتوزيع، الرياض. ط. الثانية:

<sup>(</sup> ۲۲۱ه / ۲۰۰۱م).

المذكورين؛ بمعنى ( على )، ولكن على غير منهج جدلى؛ بل يكفي في ذلك أن يكون بمنهج تربوي، كما كان الشأن في زمن الصحابة والتابعين؛ لأن المنهج التربوي يعمر القلب معرفةً بالله تعالى، فيعظمه جل وعلا خشيةً وإجلالًا؛ وينزهه عن أن يحاط به سبحانه، بل هو تعالى بكل شيء محيط: ﴿ إِنَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ تُحِيطُ ﴾ [ فصلت: ٥٤ ].

فليس كل شيء يتناوله البحث، ويصح في التحليل والاستدلال؛ يصلح ليكون مادة للدعوة والتربية، ومقصدًا شرعيًا يخاطب به عموم الناس. إن السلف الصالح من الصحابة والتابعين ومن تبعهم على منهجهم؛ إنما كانوا على عقيدة سلفيةٍ موضوعًا؛ تربوية منهجًا، لا على عقيدة سلفيةٍ موضوعًا، جدليةٍ منهجًا، وفرق بينهما

إن ﴿ العقيدة السلفية موضوعًا؛ التربوية منهجًا ﴾ هي التي وردت في كتاب اللَّه وسنة رسول الله على الله على التي خُرجت جيل الصحابة والتابعين، وسائر العلماء الربانيين، وهي التي أطاق الجمهور من المسلمين اعتقادها والعمل بها، وكانوا بها صالحين.

فلم تكن البعثة المحمدية إلا بسيطة وسهلة، وميسرة تيسيرًا في الفهم والعمل، ولا نجاح لعمل دعوي يخرج عن هذا المنهج؛ ولذلك كان هذا مَعْلَمًا من معالم ( بعثة التجديد )، فحاجة العالَم اليوم إلى الدين شديدة، وعودة الناس إلى الله رغبة أكيدة، وهي كامنة في الوجدان الإنساني، تنتظر أهل البعثة ليكتشفوها، وينزلوا عليها كلمات اللُّه طريةً ندية، وأما التعقيد فلا يجعل ماءها إلا غورًا، فلا يستطيع المعنتون له طلبًا.

الْمَعْلَمُ الرَّابِعِ: النَّـنْظِيمُ الْفِطْرِيُّ:

وأحسب أن هذا المَعْلَمَ هو من ألطف حِكَم البعثة المحمدية، فقد كان رسول الله على منظمًا في عمله كله، لا ارتجال فيه ولا فوضى، ولا اضطراب ولا عبث، بل كل خطوة من خطواته عِلَيْهِ كانت بحسابها؛ إذ « كَانَ خُلُقُهُ القرآنَ » (١).

<sup>(</sup>١) رواه مسلم.

والقرآن نظام بديع، بل هو أبدع نظام؛ مبنّى ومعنّى، عقيدةً وشريعةً، لغةً وجمالًا، وهو الذي فيه قول الله تعالى: ﴿ وَأَقْصِدُ فِي مَشْيِكَ ﴾ [ لقمان: ١٩ ]. كما أن سيرة الرسول عليه نظام كلها، وحكمة جميعها، ومن هنا كان إنكار تنظيم الدعوة إلى الله، والعمل الإسلامي التجديدي؛ غباءً وجهلًا بالدين، وانحرافًا عن سنن الله في الكون وفي المجتمع، وهي المبثوثة في الكتاب والسنة، أو ربما كان موقفا سياسيًّا مريبًا؛ للتشويش على العمل الإسلامي، وإرباك عمله الدعوي، ليس إلا.

لكنَّ التنظيم ذا الطبيعة الميكانيكية، كما اعتمدته أغلب الحركات الإسلامية المعاصرة؛ صار إلى ما ذكرناه من الحزبية الضيقة؛ إذ آل أمره إلى محاصرة الدعوة الإسلامية حصارًا ذاتيًا، فصار كثير من الإسلاميين بذلك يعيشون في منفى اختياري، بين شعوبهم ومجتمعاتهم بسبب الغلو في بناء التنظيمات، والمبالغة في تسوير الجماعات، على طريقة المنظمات الغربية، كيف الحل إذن؟ إنه الوسط؛ الوسط دائمًا حل لكل انحراف سبَّبه الغلو؛ ولذلك جعلنا تسمية هذا المعلم بـ « التنظيم الفطري »؛ تحرزًا عن « التنظيم الحزبي » أو « الميكانيكي »، الذي أهلك الدعوة وحاصر الدعاة، وأجبرهم على الإقامة داخل أفكارهم وهياكلهم، بصورة آلت في نهاية المطاف إلى ما سميناه به « الاستصنام المنهجي » لتلك الأجسام (۱).

إن « التنظيم الفطري » هو النسق الديني الجميل الذي ينظم العبادات، والمعاملات، وسائر بني المجتمع في الإسلام، كما يتجلى ذلك مثلًا في صلاة الجمعة والجماعة، وهو الذي طبع مدارج الدعوة الإسلامية في السيرة النبوية خلال صيرورتها، وعبر كل مراحلها، فالتنظيم الفطري عمل ديني محض، غايةً ووسيلةً؛ إذ هو قائم أساسًا على تجديد الدين في ذاته ولذاته، إنه إذن تنظيم الإسلام - من حيث هو دِينٌ - للإنسان فردًا وجماعةً؛ ولذلك فهو يندمج بصورة تلقائيةٍ سَلسَةٍ في نظام الصلوات، وفي نظام الجُمَع الجماعات، وفي عُمْرَانِ المساجدِ ومجالسِ القرآن. إنه التنظيم الذي يؤطر سائر العبادات في الإسلام أصولها وفروعها، ثم يسري بعد ذلك في خلية الأسرة بناءً وتجديدًا، ليمتد إلى تجديد نظام النسيج الاجتماعي بأكمله؛ بإعادة إنتاج نُظُمِهِ المختصة ببناء العلاقات الاجتماعية العامة، على موازين الدين.

<sup>(</sup>١) الأخطاء الستة للحركة الإسلامية بالمغرب.

فَهَيْكَلَّتُهُ هي هيكلةُ الشريعة نفسها، وإدارته هي نسيج العلماء والدعاة الحكماء، وسائر الفاعلين والمتفاعلين مع نُظُم الإسلام دينًا ودعوةً، كُلَّ يَحُلُّ بالمحل الذي أحلته فيه أحكام الشريعة بصورة تلقائية طبيعية، تمامًا كما يتخذ المصلي - في الجمعة أو في الجماعة - مكانك من الصف، أو من المجلس بصورة طبيعية، ليجد نفسه في المحل الذي وجب أن يحل فيه.

ومن هنا فارق التنظيمُ الفطريُّ التنظيمَ الحركيَّ الميكانيكيّ، فالفطريُّ دينٌ بذاته؛ ولذلك لم تكن الدعوة إليه وبه إلا عبادةً لله رب العالمين، وأما الميكانيكي فالدعوة به مغامرة؛ إذْ كثيرًا ما تَنْجَرُ بصورة تلقائية إلى الدعوة إليه، وهو ليس بدين في ذاته، بل هو عمل بشري محض، فتحصل المفارقة العجيبة؛ حيث يَنْقُضُ الفرعُ أصلَه، وتخون الوسيلةُ غايتَها، بما يرسخه التنظيم الميكانيكي من وثنية خفية في أهله وأنصاره، فيصير حجابًا مانعًا من رؤية مقاصد التعبد في العمل الحركي؛ ومن ثم يكون الانحراف.

وعليه؛ فالقيادة الشرعية للعمل الإسلامي - على خلاف السياسية المحضة -يفرزها علمُها وورعُها، وتصنعها تجربتُها، فتنتصب للناس هنا وهناك بلا حرص، وتؤم المجتمع بصورة طبيعية تلقائية، بلا تحيل، ولا تشنج، ولا قتال، لا تفرض نفسها فرضًا، ولا تسعى إلى ذلك قصدًا، وإنما الناس هم الذين يطلبونها؛ لما فاض عنها من العلم والهدى، ولما انبعث عنها من أخلاق النبوة، وكذا لما تحقق فيها من برهان « الإرث النبوي »، ( فالعلماء ورثة الأنبياء ) كما سبق بيانه بأدلته ومقاصده.

هل وصل أبو حنيفة، ومالك، والشافعي، وأحمد إلى إمامة الناس بانتخابات حرة أو مقيدة؟ وقبْلُهم قياداتُ التابعين، ثم قبلهم أصحابُ رسول الله عَيْلِيُّةٍ، وخلفاؤه الراشدون؛ ألم يكن الوجدان الإسلامي مجمعًا عليهم قبل توليهم، وبعد توليهم؟ ألم يكونوا أئمة في عهد رسول الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الحل والعقد عنده؟

إن أئمة بعثة التجديد لا تصنعها الانتخابات الراجعة إلى أصوات العوام، ولا الديمقراطيات التي قد تُغَلِّب الغتُّ على السمين، وتنصر الباطل على الحق؛ بمجرد كثرة الغث، وغلبة أهل الباطل عددًا، وذلك لعمري هو غاية الفساد، وإنما الحكُّمُ في

إمامة « بعثة التجديد »، أو « دعوة الإسلام » هو قاعدةُ المحدثين المشهورة: « إن هذا العلم دين؛ فانظروا عمن تأخذون دينكم » (١).

ركنان عظيمان في الشخصية الإسلامية القيادية، لا يجوز تخلفهما فيمن انتصب لإمامة التجديد: « القوة والأمانة » . فهما أساس الولايات الشرعية في الدين. قال تعالى: ﴿ إِنَّ خَيْرَ مَنِ ٱسْتَثَّجَرْتَ ٱلْقَوِيُّ ٱلْأَمِينُ ﴾ [القصص: ٢٦]. وهو ما صار مرجع المحدِّثين في تقويم الشخصية الإسلامية بخاصيتي « الضبط والعدالة ».

ذلك إجماع السابقين، في التأمير والتقويم، ولا خير في بدع اللاحقين.

وعليه، فالتنظيم الفطري عمل دعوي يجمع بين التلقائية وبين التوجيه، كما يجمع بين البساطة وبين العمق، وهو عمل تعبدي بذاته، ومسلك إيماني بطبيعته؛ ولذلك فهو يقوم على ركنين أساسين، الأول منهما: بشري، وهم مُحمَّالُ الدعوة من الفاعلين فيها والمتفاعلين معها. والثاني: معنوي، وهو الإطار الرُّوحي التداولي للرسالات الدعوية. وبيان ذلك هو كما يلي: الركن الأول:

مجموع الأئمة المنتصبين للبعثة، باصطلاح الشاطبي الآنف الذكر، كل منهم محور للعاملين والمتعلمين، يقومون فيهم مقام النبي عليه، كما حدده القرآن، بلا ابتداع ولا تضليل، ولا ترسيخ لوساطات الأشياخ والأقطاب والأبدال، وإنما هم الربانيون وُرَّاثُ النبوة، كما سبق وصفهم بأدلته، تتحدد علاقاتهم جميعًا في ذلك -علماء ومتعلمين – بقول اللَّه تعالى: ﴿ لَقَدْ مَنَّ ٱللَّهُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْ أَنفُسِهِمْ يَتْلُواْ عَلَيْهِمْ ءَاينتِهِ وَيُزَكِيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِئنب وَٱلْحِكْمَةُ وَإِن كَانُواْ مِن قَبُلُ لَفِي ضَلَلِ مُبِينٍ ﴾ [آل عمران: ١٦٤]. فـ « التعليم والتزكية » هما مناط « القوة والأمانة »، اللذين يقوم عليهما بناء الأمة الإسلامية في بعثة التجديد، تمامًا كما قام في البعثة الأولى. ولمفهومي « التعليم والتزكية » تفصيل، بيناه في غير هذا المكان، فلا حاجة للتكرار (٢) . فالعلماء الربانيون، أو الؤرَّاثُ المنتصبون، هم الركن الأول

<sup>(</sup>١) هذه القاعدة في علم الجرح والتعديل، رويت عن غير واحد منهم. فقد أخرجها مسلم بسنده عن محمد بن سيرين، بمقدمة صحيحه: ( باب بيان أن الإسناد من الدين )، كما أخرجها ابن عبد البر عن مالك كِلَيْهُ. التمهيد: ( ٤٧/١ ).

<sup>(</sup>٢) ن. بلاغ الرسالة القرآنية: (١٠١- ١٠٥).

علم الميكانيك والنظام الحزبي الذي يمنع كل حركة لم تنتج عن حركته، ومثل هذا لا ينتج بعثة، ولا تجديدًا، وإنما قد يحفظ للأمة بعض المصالح إلى حين، كما قد يجر عليها من المفاسد ما يفوق تلك المصالح في بعض الظروف، أما أفكار البعثة التي تنظم العمل الدعوي بشكل تلقائي؛ فإنما هي منهج الاشتغال بالقرآن تداولًا كما بيناه.

إِن « التَّذَاوُلِيَّةَ القُوْآنِيَّةَ » هي التي صنعت المجتمع الإسلامي الأول، على يد رسول الله عَلِيْتُهِ، وهي التي حضَّرت جيل الهجرة، وخرجت رجاله « الأقوياء الأمناء » بمجالس القرآن، من دار الأرقم بن أبي الأرقم ومن بين شعاب مكة، وهي التي صنعت الدولة الإسلامية الأولى؛ انطلاقًا من مسجد رسول اللَّه ﷺ بالمدينة المنورة.

إن بث بصائر الآيات في المجتمع، عبر شبكة العلماء الربانيين، المنظمين بهندسة القرآن الدعوية؛ يكفيك ويغنيك عن تأمير الأمراء بصورة ميكانيكية، وانتخاب النقباء، وإنشاء الخلايا المعقدة، فالقرآن وحده نظام البعثة وتنظيمها؛ لكن لو كان له مهندسون مبصرون، فالتنظيم الحزبي له مصالحه وله مفاسده، والتنظيم الفطري يجلب تلك المصالح، ويدرأ تلك المفاسد.

ولا يصلح للدعوة غير ذلك؛ إذ كان المقصود الاستجابة لداعي بعثة التجديد، فتدبر سيرة رسول الله عليه في بث الإسلام بين الناس، وفي تربيتهم على مبادئه، إنما كان يُؤَمِّر « القُرَّاءَ » وهم العلماء بالقرآن، ويرسلهم إلى الأمصار، ويختار من أصحابه أعلمهم وأحكمهم؛ للمهمات القيادية، والأمور الصعبة، وجاهد بذلك المنهج السهل البسيط، يكتشف الطاقات ويؤهل القيادات، وينيط بها رسالة القرآن؛ لتدور في تداولية شاملة، بصورة حلزونية منفتحة أبدًا، تستوعب المجتمع شيئًا فشيئًا؛ حتى نزل قوله تعالى: ﴿ إِذَا جَاءَ نَصَـرُ ٱللَّهِ وَٱلْفَـتَّحُ ۞ وَرَأَيْتَ ٱلنَّـاسَ يَدْخُلُونَ فِي دِينِ ٱللَّهِ أَفُواَجًا ١ فَسَيِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَٱسْتَغْفِرُهُ إِنَّاثُم كَانَ تَوَّابًا ﴾ [النصر: ١ - ٣].

إن المراهنة على الهياكل التنظيمية، ذات التركيبة الحزبية الميكانيكية؛ لإقامة الدين بصورة كلية؛ لهي مغامرة خاسرة، حتى ولو وصلت إلى امتلاك السلطة؛ إذْ لا يمكنها أن تحمل الناس على الدين حملًا، ولا أن تجعله حركة وجدانية في المجتمع، ولا هي قادرة أن تستوعبهم دعويًّا ولا تربويًّا، فتنظيمها الحزبي هو بطبيعته نموذج تجزيئي، فلم يضعه الفكر البشري ليستوعب الجميع، بل ليستوعب فئة محدودة جدًّا من الناس، ويبقى المجتمع بعيدًا عن هموم التنظيمات والأحزاب، وصراعاتها.

فدع بصائر القرآن العظيم، تصنع خريطتها الفطرية في المجتمع، كل المجتمع، وتبسط هندستها العمرانية بين شرائحه، كل شرائحه.

وإنما خلايا التنظيم الفطري هي « مجالس القرآن »، من الفرد إلى الأسرة، إلى المجموعات إلى المؤسسات، وإنما رأيه العام هو « التداول الاجتماعي » التربوي للآيات والسور، وإنما مقراته هي المساجد، وإنما قياداته هم العلماء العاملون، والحكماء الربانيون، المنتصبون للبعثة والتجديد. (١).

والسر كل السر في القرآن! ذلك هو الحبل القوي، الرابط بين الناس، الصانع لنسيجهم الاجتماعي، بما يفوق قدرة الحركات والتنظيمات، وتدبر حديث رسول اللَّه ﷺ: « كتاب اللَّه هو حبل اللَّه الممدود من السماء إلى الأرض » <sup>(٢)</sup>. ويفسره حديثه الآخر حينما خرج على بعض أصحابه بالمسجد، فقال عليه الصلاة والسلام: « أبشروا! أبشروا! أليس تشهدون أن لا إله إلا الله وأنى رسول الله؟ » قالوا: بلى، قال: « فإن هذا القرآن سبب، طرفه بيد الله وطرفه بأيديكم، فتمسكوا به فإنكم لن تضلوا، ولن تهلكوا بعده أبدًا! » (٣).

أما أهل البعثة من العلماء الفاعلين، والربانيين المتفاعلين؛ فلا بد من اجتماعهم على كلمة سواء، في بناء المنهج وبعث المجالس، وبث نشاطها ومواجهة تحدياتها؛ بما يكفل تحقيق « بعثة التجديد »، ويصنع للأمة رجالها من داخل المجتمع. لا بد من تأليف الكلمة، وترتيب المسيرة؛ لتنطلق البعثة عبر مدارجها، ومراحلها، وفقه

<sup>(</sup>١) ن. ذلك مفصلًا في: « مجالس القرآن » .

<sup>(</sup>٢) رواه الطبري عن أبي سعيد الخدري مرفوعًا. وصححه الألباني في صحيح الجامع: ( ٤٤٧٣ ). وقد روى الترمذي نحوه في جزء حديث له عن زيد بن أرقم مرفوعًا. وصححه الألباني في صحيح الجامع:

<sup>(</sup>٣) رواه ابن حبان في صحيحه، والبيهقي في شعبه، وابن أبي شيبة في مصنفه، والطبراني في الكبير، وعبد بن حميد في المنتخب من المسند. وصححه الألباني في السلسلة الصحيحة: ( ٧١٣ ).

#### المعالم المنهجية للتجديد الفطري العالم

أولوياتها؛ من المجالس إلى المدارس، ومن عمران الإنسان إلى عمران السلطان. ﴿ وَاللَّهُ عَلَيْ أَمْرِهِ وَلَكِنَ أَكَ أَلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [يوسف: ٢١]. ذلك ما يَسَّرَ اللَّهُ تقييدَه هَاهنا من هذا الْمُعْلَمِ اللطيف. وقديمًا قالوا: « يكفي من القلادة ما أحاط بالعنق! » كذلك، وإنما الموفق من وفقه الله.

\* \* \*



ليس المقصود بالعمران في اصطلاح هذا الكتاب هو تخطيط البناء المادي وهندسته فحسب، كلا، وإنما المقصود به هندسة المذهبية الحضارية الكامنة في الإنسان، التي كان بمقتضاها كما كان.

العمران إذن: هو بناء الإنسان، بما هو عقيدة وثقافة، وبما هو حضارة وتاريخ، وبما هو فكر ووجدان، وبما هو نفس ونسيج اجتماعي.

وكما يكون فكر الإنسان وتصوره للحياة؛ تكون عمارته المادية؛ فالمادة في هذا تبع للفكر. وكما كانت بعثة محمد بن عبد الله عيلي تقوم على نظام أولويات؛ فكذلك كل بعثة تجديدية يجب أن تقوم على ذلك النظام من الأولويات، بلا حرفية ولا ظاهرية، وإنما بمنهجية مقاصدية؛ حفاظًا على سر الإرث النبوي، وطلبًا للصواب في المنهج، ورغبةً في استجابة النتائج بإذن اللَّه.

ودور الجيل الجديد اليوم هو تجديد ذلك العمران، بدءًا بتجديد الإنسان ككيان، حتى تجديد السلطان كمفهوم.

الإنسان هو أهم عناصر العمران، وأول مرتكزاته، فهو الذي يعطي للبناء معناه العمراني، وقصده الكامن فيه هو الذي يجعله مسجدًا أو خمارة. قال عَلَىٰ: ﴿ إِنَّمَا يَعْمُرُ مَسَاحِدُ اللَّهِ مَنْ ءَامَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَأَقَامَ الصَّلَوْةَ وَءَاتَ الزَّكُوةَ وَلَةً يَعْمُرُ مَسَاحِدُ اللَّهِ مَنْ ءَامَنَ بِأُلَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَأَقَامَ الصَّلَوْةَ وَءَاتَ الزَّكُوةَ وَلَةً يَعْمُرُ مَسَاحِدً اللَّهِ فَعَسَى أُولَتِهِكَ أَن يَكُونُوا مِنَ المُهتَدِينَ ﴾ [التوبة: ١٨]. الإنسان إذن؛ هو أساس العمران؛ ولذلك كان محل خطاب الرحمن بالقرآن.

و « العمران القرآني » له قضايا رئيسية في بناء النفس والمجتمع، إليها تستند هندسته، وعليها يقوم بناؤه، فهي التي كانت تمثل اللبنات الكبرى في بناء البعثة المحمدية وعمارتها، عليها كانت تدور أولوياتها، التي نحسب أنها ثابتة لا تتغير بمصر ولا تتبدل بعصر. وهي: التوحيد بما هو إخلاص، والعبادة بما هي شعائر، والمجتمع بما هو علاقات ومؤسسات، ثم علم الدين بما هو إطار للتجديد والاستمرار. وغاية ذلك كله هو إقامة العمران الوجداني والمادي؛ لعبادة الله الواحد القهار. وبيان تلك القضايا – على الإجمال – هو كما يلي:

القضية الأولى: التوحيد:

وذلك بالدعوة إلى عقيدة السلف الصالح، تعليمًا وتزكيةً، كما قررها القرآن، وكما كانت في الصدر الأول من الإسلام، عند الصحابة والتابعين، لكن ليس بالمنهج الجدلي الكلامي، الذي آلت إليه عند المتأخرين الجدليين، كلا فذلك هو أيضًا ابتداع في المنهج. وإنما بالمنهج القرآني التربوي، الذي يقوم على التعرف على الله والتعريف به؛ تربيةً وتزكيةً؛ لتحصيل الخوف والرجاء، والرغبة والرهبة؛ عبادةً لله الواحد القهار، وذلك من خلال استغلال المقاصد التعبدية، والأهداف التربوية للأسماء الحسني والصفات العُلي، وليس بالجمود على استظهار الحدود والتعريفات لمفاهيم الربوبية والألوهية والأسماء والصفات، على وزان فصول المناطقة ورسومهم، فذلك منهج عقيم لم يزد الأمة إلا خبالًا، وإنما باستثمار ذلك عقيدةً تربوية، تملأ القلب علمًا وورعًا، وتنتج خُلُقًا قرآنيًا في النفس وفي المجتمع (١). والبناء القرآني للتوحيد هو الكفيل بتكوين الشخصية المسلمة، الجامعة لصفتي ( القوة والأمانة )، اللتين بهما يكون الإنسان المسلم - كما سبق بيانه - فاعلًا في التاريخ أو لا يكون؛ إذ إن ( التوحيد ) من حيث هو منهج القرآن في التعرف إلى الله والتعريف به، الذي هو جوهر المنهج السلفي الأصيل؛ يُخَرِّج من العامة: أجيال الربانيين، ومن القادة: الفقهاء العاملين. واجتماع العامة والخاصة على هذه ( الثنائية التربوية ) العظيمة؛ هو خير ما يقوم عليه النسيج الإسلامي السليم، ومن لم يراع ذلك كان عمله مخرومًا من إحدى الجهتين. وغراس - « التوحيد » - بالمفهوم الذي وصفنا من التخلق بأخلاق القرآن - هو

<sup>(</sup>١) - ن. بلاغ الرسالة القرآنية: ( ٥٠ - ٥٨ ).

الكفيل بالجمع بينهما في التربية القرآنية. ولنا هَاهنا كلمة ذهبية جمعت بينهما، رويت بأسانيد صحيحة عن عدد من الصحابة، منهم الصحابي الجليل عبد الله بن مسعود، في أثر صحيح مليح، قال ﷺ: « المتقون سادة، والفقهاء قادة، ومجالستهم زيادة » (١). القضية الثانية: العبادة:

وأهم رموزها فريضة الصلاة: فالصلاة هي عماد الدين، وهي العهد الذي بين الرسول وبين المسلمين، لكن تجديد الصلاة إنما معناه بعث مضمونها في الأمة وإحياء دورها العظيم الواصل باللُّه، الناهي عن الفحشاء والمنكر، والحافظ لحدود اللُّه، وإحياء عمارتها ومركزيتها، من المساجد والجوامع، وإظهار ما تبثه من مقاصد في المجتمع. ومهم جدًّا أن تعلم أن أول عمل في الإسلام - بعد الإيمان - أمِرَ به رسولُ اللَّه ﷺ هو الصلاة، وأول عمارة بناها النبي عَلِيلَةٍ في الإسلام هي المسجد، فتدبر هذا ثم أبصر، واقرأ مقاصد الحديث العجيب؛ إذ قال عَلِيليِّم: « أتاني جبريل في أول ما أوحى إلى، فعلمني الوضوء والصلاة » <sup>(۲)</sup>.

الصلاة مفتاح صلاح المجتمع، وأول أعمال التجديد فيه، وبقدر إقبال الناس عليها يكون تقويم مراحل البعثة، ومعرفة ما قطعته من أشواط. نعم الصلاة من حيث هي عبادة، لا من حيث هي عادة، يمارسها المسلم كما يمارس عادة شرب القهوة، أو قراءة جريدة الصباح والمساء، بل الصلاة بما هي رباط وجداني وحركة فردية وجماعية تصل الناس بالله عقيدةً وشريعةً، وتصنع عمارتهم الإيمانية في طريق بعثة التجديد (٣). ولك أن تتدبر حديث رسول الله عليه: « ألا أدلكم على ما يمحو الله به الخطايا، ويرفع به الدرجات؟؟ إسباغ الوضوء على المكاره، وكثرة الخُطا إلى المساجد، وانتظار الصلاة بعد الصلاة، فذلكم الرباط! فذلكم الرباط! فذلكم الرباط! » (٤) . وحديثه على الذي جعل

<sup>(</sup>١) رواه الطبراني في الكبير. وقال الهيثمي في مجمع الزوائد: رجاله موثقون. كما رواه ابن النجار عن أنس ﷺ بلفظ: ( العلماء ) بدل ( الفقهاء ). وقال العجلوني في كشف الخفاء: رجاله ثقات. كما روى نحوه الديلمي عن علي كرم الله وجهه.

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد والدارقطني، والحاكم. وصححه الألباني في صحيح الجامع الصغير: (٧٦).

<sup>(</sup>٣) ن. قناديل الصلاة للمؤلف، وبلاغ الرسالة القرآنية: (٧٠ - ٨٠ ).

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم.

الإسلام بيتًا ( وعموده الصلاة ) (١). فمن هاهنا البدايات والمنطلقات؛ لعمران الوجدان وبناء الإنسان. لمن يدرك حقًّا: كيف تصميم هندسة القرآن، وكيف تقوم أركان بعثة التجديد في المجتمع.

### القضية الثالثة: المجتمع:

ونواته الأولى إنما هي « الأسرة » بالمفهوم الإسلامي: فالأسرة مفتاح فريد لكل تجديد، الأسرة هي أساس المجتمع، والخلية الأولى من نسيجه الكبير، بتماسكها يتماسك المجتمع كله، وبتمزقها يتمزق كله، ثم ببقائها سليمةً معافاةً يَسْلَمُ التدين ويستمر، وبفسادها أو خرابها يفسد ويخرب، ألم تر أن اللَّه ﷺ قد أعطى للأسرة أولوية الأولويات في التشريع القرآني؟ بينما أحال كثيرًا من بيان تفاصيل التشريعات الأخرى - بما في ذلك أركان الإسلام وفرائضه الكبرى - على بيان السنة، أو استنباط الاجتهاد، وإنما اكتفى في القرآن بتشريع مبادئها وأصولها، بينما تولى -جل وعلا - بنفسه سبحانه تفصيل قضايا الأسرة في القرآن العظيم، وبَين فيه أحكامها الكلية والجزئية؛ إلى درجة من التفصيل لم تكد تبقى للسنة من ذلك إلا قليلًا، ولم تكد تبقى للاجتهاد بعدهما شيئًا.

إن هذا الصنيع الرباني في حد ذاته خطاب منهجي؛ لمن فكر في تجديد العمران. ولقد شهد التاريخ أن الدين في بعض البلاد الإسلامية، التي ابتليت بسيطرة الإلحاد على المستوى الرسمي للدولة؛ لم تحفظه لا هيئة كبار العلماء، ولا وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، ولا الجمعيات والجماعات الإسلامية، القديمة والحديثة. وإنما حفظه اللَّه بالأسرة، هذه الخلية الدعوية العجيبة، التي بقيت على فطرتها الدينية، وأساسها الإسلامي، كما كان الشأن في الجمهوريات الإسلامية، التي بقيت ردِّحا من الزمن ليس باليسير، تحت الحصار الحديدي لدولة الإلحاد الكبرى: ( الاتحاد السوفياتي ) البائد، وكذا صنوه ( الاتحاد اليوغوزلافي ) . لقد انبعثت الحياة الإسلامية في تلك الجمهوريات من جديد، في غياب المؤسسات الدينية الممنوعة، وغياب كل أشكال التدين السني والبدعي سواء! ولم يبق لديهم من الإسلام إلا نظام حياتهم (١) جزء حديث، أخرجه أحمد، والترمذي، والحاكم، وابن ماجه، والبيهقي، والطبراني، عن معاذ

مرفوعًا. وصححه الألباني في صحيح الجامع الصغير.

الخاص بالأسرة، وثقافتها الدينية المتوارثة، وكان ذلك وحده كفيلًا بحفظ جمرة الإسلام متوقدةً عدة أجيال تحت رماد الكفر والإلحاد؛ لذلك كان التشريع القرآني يحصن أحكام الزواج والطلاق والمواريث، وما تفرع عنها جميعًا؛ بترسانة عظيمة من الحدود، جعلها الله من حماه ومن محارمه. وإنما تقوم بعثة التجديد بإعادة بناء كل المفاهيم الإسلامية، المتعلقة بالأسرة في النفس وفي المجتمع، وإغفال تجديد هذه المعاني في الأمة لن ينتج عنه بعثة شاملة كاملة.

وللأسرة في الإسلام قيمتان أساسيتان، لابد من الانتباه إليهما عند التجديد: الأولى: قيمة العِرض:

وذلك على ما قرره علماء المقاصد في أصول الضروريات الخمس. وإنما العِرض قيمة خلقية، ترجع إلى أخلاق إسلامية كثيرة، من أهمها: الحياء والغيرة؛ فأما الحياء ففيه من النصوص ما يكفي؛ لجعله كلية من كليات الأخلاق في الإسلام. ومن أجمع ما ورد في هذا حديث النبي عَلِيْتِهِ: « إن الحياء والإيمان قُرنَا جميعًا، فإذا رفع أحدهما رفع الآخر » (١). ومثله قوله عليه الصلاة والسلام: « إنَّ لكل دين خُلُقًا، وإنَّ خُلُقَ الإسلام الحياءُ » (٢). وأما الغيرة فيكفى فيها حديثه عَيِّلِيَّم أيضًا: « إن اللَّه تعالى يَغَارُ، وإن المؤمن يغار. وغيرة اللَّه أن يأتي المؤمن ما حرم اللَّه عليه » <sup>(٣)</sup>. وشرع لحفظ ذلك عددًا من التشريعات، مما يتعلق بأركان الزواج وعقوده وآدابه، وكذا بعض الحدود الراجعة إلى صونه من كل لَوْثِ، كحد الزني وحد القذف، والعبرة الآن ليست طبعًا بالحدود، وإنما بالمعنى الذي من أجله شرعت تلك الحدود، وذلك هو مجال العمل الدعوي.

الثانية: قيمة الرَّحِم: بمعناه الاصطلاحي الشرعي. و « الرَّحِمُ » مفهوم كلي في الدين، يقوم عليه عدد كبير من الأحكام الشرعية، التي تنظم الحياة الزوجية بما يضمن استمرار هويتها الإسلامية، وانتسابها الديني في ذريتها إلى يوم القيامة. فالرحم ليست

<sup>(</sup>١) رواه الحاكم، والبيهقي عن ابن عمر.وصححه الألباني. انظر حديث رقم: ( ١٦٠٣ ) في صحيح الجامع.

<sup>(</sup>٢) رواه ابن ماجه. وحسنه الألباني في صحيح الجامع.

<sup>(</sup>٣) متفق عليه.

هي ذلك الغشاء البطني الداخلي الذي يحتضن الجنين في بطن أمه فحسب، ذلك معنى لغوي صرف، وإنما المقصود بالرحم في السياق التشريعي هو: مجموع العلاقات الشرعية التعبدية، التي تنشأ عن الزواج الشرعي، وعما يترتب عنه من نسل؛ وهي علاقات الأبوة، والأمومة، والبئوة، والجدودة، والعمومة، والخؤولة... إلخ. وهذه علاقات تعبدية، بمعنى أنها راجعة إلى اعتبار الشرع لها بالدرجة الأولى، لا إلى مجرد الاعتبارات الطبيعية والبيولوجية، فأنت ترى أن ابن الزنى هو ابن بيولوجي حقيقي، لكنه مع ذلك لا يلحق بوالده شرعًا، وإنما يلحق بأمه ضرورة، فتبين أن العلاقات الرحمية إنما تعتبر باعتبار الشرع، وهذا هو المعنى التعبدي لمفهوم الرحم. ومن هنا كانت شعيرة من شعائر الإسلام، يُعبد الله بها إنتابجا شرعيًا أولًا، ثم برًّا وتوقيرًا، ثم خدمة وصلة؛ لأن في تأسيسها وإنتاجها تأسيسًا للدين، وإنتابجا لمفاهيمه في النفس وفي المجتمع، وفي صلتها صلةً لآصرته الإيمانية في الأجيال.

ومن هنا فقد قرنها الحق سبحانه وتعالى بأصل التوحيد، الذي هو أصل الأصول في الإسلام؛ لِمَا لها من أثر بالغ في حفظ الدين واستمراره في المجتمع. وذلك في قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا النّاسُ اتّقُواْ رَبّكُمُ الّذِى خَلَقَكُم مِن نَفْسِ وَحِدَة وَخَلَقَ مِنها زَوْجَها وَبَنّ وَلِه تعالى: ﴿ يَتَأَيّها النّاسُ اتّقُواْ اللّه الّذِى تَسَاتَلُونَ بِدِه وَالْأَرْحَامُ إِنّ اللّه كَانَ عَلَيْكُم رَقِيبًا ﴾ مِنها رَجّالًا كَثِيرًا وَنِسَاءً وَاتّقُواْ اللّه الذي تسلّق لوي حفظ حقوقها الشرعية، وصيانة أحكامها التكليفية المنوطة بها تعبدًا للله رب العالمين، فهي إذن شعيرة يعبد الله بها أصالة. باستمرارها يستمر الدين وبانقطاعها ينقطع؛ ولذلك قال سبحانه: ﴿ ذُرِيَّةًا بِمَعْهُما مِن بَعْضِ وَاللّهُ سَمِيعُ عَلِيمُ ﴾ [آل عمران: ٣٤]. وفي الحديث القدسي: قال الله تعالى : ﴿ أَنا خلقت الرحم وشققت لها اسمًا من اسمي، فمن وصلها وصلته، ومن قطعها قطعته، ومن بتّها بتنه » (١).

وقال رسول اللَّه عَلِيلَةٍ: « ما من مولود إلا يولد على الفطرة، فأبواه يهودانه، أو ينصرانه، أو يمجسانه، كما تنتج البهيمة بهيمة جمعاء، هل تحسون فيها من جدعاء؟ ثم

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد، والبخاري في الأدب المفرد، وأبو داود، والترمذي، والحاكم، كلهم عن عبد الرحمن ابن عوف، كما أخرجه الحاكم عن أبي هريرة. وصححه الألباني في صحيح الجامع الصغير.

يقول: ﴿ فِطْرَتَ ٱللَّهِ ٱلَّذِي فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَلَيْهَا لَا نَبْدِيلَ لِخَلْقِ ٱللَّهِ ذَلِكَ ٱلدِّيثُ ٱلْفَيَتِدُ ﴾ [ الروم: ٣٠ ] » (١).

وأحسب أن قوله تعالى: ﴿ النَّبِيُّ أَوْلَىٰ بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنفُسِهِمْ وَأَزْوَجُهُمْ أُمَّهَا لُهُمُّ وَأُولُواْ ٱلْأَرْحَامِ بَعْضُهُمْ أَوْلَى بِبَعْضِ فِي كِتَابِ ٱللَّهِ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُهَاجِرِينَ إِلَّا أَن تَفْعَلُواْ إِلَىٰ أَوْلِيَآبِكُم مَّعْرُوفًا كَانَ ذَالِكَ فِي ٱلْكِتَابِ مَسْطُورًا ﴾ [ الأحزاب: ٦ ] . يتجاوز في مقاصده القرآنية الكبرى قصد تشريع أحكام المواريث، إلى مقاصد الأولويات المعنوية التربوية والروحية، التي تقضي بإدماج النَّسب - من أهل الرحم الواحد -بعضه في بعض، ورصّ علاقاته التعبدية بعضها فوق بعض؛ تمتينًا لحصن الأسرة الديني، وحفظًا لسياجها الروحي العظيم.

وعليه فإن استمرار « الأسرة » بمفهومها الإسلامي؛ هو الذي يضمن بقاء ثقافة « الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر » على المستوى الشعبي، ذلك أن التحصينات الأسرية تربى ذوق الجيل؛ بما ينكر كل ما خالف « معروفه »، وينتصر لكل ما وافقه. وبذلك كله تبين لماذا جعلناها أساسًا من أسس العمل الدعوي في بعثة التجديد. خاصة في هذا العصر الذي صارت مفاهيمها الشرعية عرضة للاجتثاث والتدمير، سواء على المستوى التشريعي القانوي، أو على المستوى الأخلاقي التربوي.

القضية الرابعة: علم الدين:

من المعلوم أن « ترجمة » الإمام البخاري، مشهورة جدًّا في كتاب العلم من صحيحه؛ لباب: ( العلم قبل القول والعمل؛ لقول اللَّه تعالى: ﴿ فَأَعْلَمْ أَنَّهُمْ لَا ٓ إِلَهُ إِلَّا اَللَّهُ ﴾ [ محمد: ١٩ ] . فبدأ بالعلم ) (٢). والعلم باعتباره قضية من قضايا « بعثة التجديد » ركن من أعظم أركان البعث والإحياء؛ غايةً ووسيلةً، فبالعلم كانت هذه الأمة، وبه تكون مرة أخرى بحول الله.

والطريق الفعلى لذلك يكون ببناء أمرين اثنين في العلم، هما: التأهيل والتأصيل: فالتأهيل: راجع إلى مشروع تكوين نُخَبِ من الشباب في العلوم الشرعية، ممن ظهرت فيهم مخايل العبقرية في طلب العلم؛ حتى يتحققوا بمفهوم العالِمية بكل

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، كتاب العلم. (١) متفق عليه.

معانيها التخصصية والتربوية، ويكونوا بالفعل أهلًا للاتصاف بلقب « عَالِم » عن جدارة واستحقاق، على مستوى الملككة الفقهية، والربانية الإيمانية، والقيادة التربوية الاجتماعية، وهي أركان العالمية الثلاثة، كما بيناه مفصلًا بأدلته في رسالة « مفهوم العالمية ».

وأما التأصيل: فهو راجع إلى مشروع تحقيق قضايا العلوم الشرعية عامة، وخاصة الأحكام الفقهية منها؛ بربطها بأدلتها، وبناء مناهج استدلالها، ومقارنة مذاهبها، وتوجيه خلافها العالي والنازل، والقصد من ذلك كله إنما هو إحياء الثقافة الفقهية الأصيلة، وتجديد الملكِّةِ الاجتهادية في الأمة، وإعادة بث أدب الخلاف؛ بما يجعل الأمة تستعيد قدرتها على احتضان الآراء المتعددة في العلم، ما دامت تستجيب للأدلة الشرعية المعتبرة، من كتاب الله وسنة رسول الله عليهم، وما انبني عليهما من أصول الاستدلال وقواعده.

ذلك أن غياب الثقافة الفقهية تجديدًا واجتهادًا، قد أدى بالأمة في كثير من الأحيان إلى الجمود على الظواهر من النصوص، أو إلى التجرد من الأدلة كلية، وكلا الأمرين خروج عن حد الاعتدال في العلم، وكلاهما أيضًا مؤدِّ إلى الجمود والتقليد. وقد تبين باستقراء النصوص الشرعية، وملاحظة تجارب التاريخ الإصلاحي للمجتمع الإسلامي القديم: أنه لا تجديد لحال الأمة إلا بتجديد فقهها، ولا تجديد للفقه إلا بتجديد مناهجه. وهو مقصودنا بالتأصيل (١).

#### في تجديد المناهج العلمية:

نحن في حاجة إلى تجديد قضايا العلم، نعم؛ ولكننا في حاجة أشد إلى تجديد مناهجه. وإنما قضاياه تَبَعٌ لمناهجه، فإذا تجددت هذه؛ تجددت تلك بالضرورة، والعكس ليس بصحيح.

وتجديد المناهج هو الكفيل بتأطير بعثة التجديد، وإسنادها على المستوى العلمي، الذي هو الوعاء الجامع لحركتها تأصيلًا وتوجيهًا، ومناط التجديد المنهجي يكون بإحياء الصناعة الفقهية المقاصدية، بضوابطها الشرعية؛ بعثًا وتجديدًا.

<sup>(</sup>١) لزيادة التفصيل يمكن مراجعة كتيبنا الذي وضعناه لهذا الغرض: « مفهوم العالمية » .

إن مشكلة العلم والعلماء اليوم إنما ترجع إلى ضمور هذه الصناعة وندرتها.

والمقصود به (الفقه) هنا: المعنى المصدري للفظ، لا الاسمى، أي الفقه من حيث هو حركة عقلية، ونشاط ذهني بالقصد الأول، ينتجها العقل المسلم. فالفقه عن اللَّه ورسوله إنما يقع بعقل العالم الرباني الحكيم - والعقل مناط الفهم والتكليف - بما كان عبدًا للَّه خاضعًا لسلطانه، فذلك الفقه هو المقصود في حديث النبي عَلِيَّةٍ: « نَضَّر اللَّه عبدًا سمع مقالتي فوعاها، ثم بلغها عني، فَرُبُّ حامل فقه غير فقيه، ورُبُّ حامل فقه إلى من هو أفقه منه » (١) إلخ.

والفقه المقاصدي كان أهم ملامح بعثة التجديد في القرون الهجرية الأولى، مع الإمام الزهري، وربيعة، وأبي حنيفة، ومالك، والأوزاعي، والليث بن سعد، والشافعي، وأحمد وغيرهم.

- نحن اليوم في حاجة - على مستوى تجديد الفقه - إلى ثلاثة أعمال منهجية: - الأول: بعث الثقافة الفقهية التراثية؛ فهمًا وتداولًا: ومن الحِكُم المأثورة عن بعض العلماء قولهم: « أول التجديد قتل الماضي بحثًا! ». وإنما المقصود ببعث الثقافة الفقهية: بعث المفاهيم والمصطلحات الضرورية في العلم، وتجديد تداولها؛ ذلك أن دروس معانى المصطلحات الفقهية وضياعها، هو مما يسبب غاية الاختلال في الفهم، والانحراف في التطبيق؛ مما قد ينتج غلوًا في الدين، وخروجًا عن مقاصده الشرعية؛ فتنزل أحكامه على غير منازلها؛ ذلك أن بعض أعلام الدعوة اليوم مثلًا؛ لا يعرفون من نصوص القرآن والحديث إلا حكمين شرعيين اثنين: الوجوب والتحريم! فكلما ورد الأمر عندهم حملوه على أصله من الوجوب، وكذا يحملون النهي مطلقًا على أصله من التحريم؛ ليس لأنهم يجهلون القاعدة المدرسية المشهورة: ( الأصل في الأمر الوجوب؛ إلا أن تصرفه قرينة إلى الندب أو الإباحة، والأصل في النهي التحريم؛ إلا أن تصرفة قرينة إلى الكراهة ). كلا، فهو يحفظها، لكنه لا يفقه تنزيلها، فهو بكل بساطة ( حامل لدليل الفقه ) وليس ( بفقيه )، وبينهما فرق كبير. وهو ما عبر عنه

<sup>(</sup>١) رواه أحمد، وابن ماجه عن أنس مرفوعًا. وصححه الألباني في صحيح الجامع الصغير، رقم: ( ٦٧٦٥ ). كما رواه الترمذي، والضياء عن زيد بن ثابت مرفوعًا، بسند صحيح. كما في صحيح الجامع. رقم: ( ٦٧٦٣ ).

الحديث النبوي السابق ذكره « فرب حامل فقه ليس بفقيه ». إذ لا يعرف مثلًا كيف يراعى عناصر السياق الثلاثة: من القرائن، والسوابق، واللواحق؛ ولا كيف يراعي قواعد الدلالة ويوظفها، ولا ما يُعْمِلُ من مناهج الاستدلال وما يُهْمِل، حسب طبيعة الحكم الشرعي ومجاله، من العبادات أو العادات، فحملوا الناس على العنت؛ جهلًا بصناعة الفقه، ومالوا عن الوسط والاعتدال، وخرجوا عن حد الإجماع، الذي جعل الأحكام التكليفية موزعة على الخمسة المعروفة: الوجوب والندب والإباحة والكراهة والتحريم. لقد كانت هذه الأمور معلومة من الدين بالضرورة، بل كانت ثقافة شعبية يوم كان ( الفقه ) إمام الأمة، ومنهج تلقيها عن الله ورسوله ﷺ .

إن الفقه صناعة! لا بد من إحيائها بالبحث في مناهجها؛ حتى تصبح في متناول ( التداول الثقافي ) للأمة.

ويمثل المصطلح الفقهي عنصرًا من أهم عناصر الإحياء الثقافي، وقناة من أخطر قنوات التداول المفهومي، لمنهج التفكير الفقهي؛ ولذا فهو يعتبر من أهم أولويات البحث العلمي، لمن رام القبض على العلم من صلبه، لا من مُلَحِه وحواشيه، وللأسف فإن غالب البحوث العلمية اليوم في الدراسات الأكاديمية؛ تعانى من الهزال الشديد في المنهج؛ ذلك أنها تعانى أزمة في الإستراتيجية العلمية، وأزمة في الشروط المنهجية.

أما الأزمة الإستراتيجية فهي تتمثل في غياب القصد العمراني في البحث، الذي يراعي حاجات الأمة الكبري في بناء التفكير المنهجي، وتوفير مادة علمية صالحة لبناء المستقبل العلمي في المجال الشرعي، وذلك لما طغى على أغلب تلك البحوث من الارتجال، ونفسية ردود الأفعال، فكلما ألقي الإعلام على الأمة شيئًا من القضايا، أو كلما أثار ( الآخرون ) شيئًا من الشبهات؛ رأيت البحوث على عرض العالم الإسلامي، وملء جامعاته، ومعاهده؛ تنصب على موضوع الشبهة بالبحث لبضع سنين، بينما كان يكفى ذلك أن يصدر فيه ( تأليف ) فقط، أو حتى عدة ( تآليف ) لا ( بحث )، وفرق عندي بين مفهوم ( البحث ) ومفهوم ( التأليف )؛ فالتأليف: جمع لما هو موجود من العلم، وتصنيف له، ثم عرض له بمنهج إنشائي، فالمؤلف

يجمع الأفكار أو يعيد إنتاجها، ثم يعرضها عرضًا حسنًا في كتاب. أما ( البحث ) : فهو كشف عن مجهول (١)، إنه تجديد في بناء العلم، أو زيادة - مهما قلت - في صرحه وعمرانه. وما أدق كلمة لأبي بكر بن العربي المعافري كِثَلَتْهُ في هذا قال: « ولا ينبغى لحصيف أن يتصدى إلى تصنيف؛ أن يعدل عن غرضين: إما أن يخترع معنى، أو يبتدع وصفًا ومتنًا، ( ... ) وما سوى هذين الوجهين فهو تسويد الورق، والتحلي بحلية السرق » <sup>(٢)</sup>.

إن الأمة اليوم في حاجة إلى البحث في التراث الفقهي، أصوله وفروعه؛ تحقيقًا وتخريجًا وتجديدًا؛ بما يضمن تطوير مناهجه وبث ثقافته، كما أنها في حاجة استعجالية؛ لوقف النزيف الحاصل اليوم في الجامعات العربية والإسلامية، حيث تهدر الأموال، والطاقات، والأعمار، في إصدار وفرة من التآليف باسم البحث العلمي (٣).

إنه لا بد من بناء (إستراتيجية البحث العلمي) لدراسة الجدوى من كل عمل؟ قصد تحقيق بعثة التجديد في الجامعة؛ بما يغطى حاجات الأمة المستقبلية، في فقه الدين والدنيا، ومن أجل ذلك لا بد من إنجاز العنصر الثاني، من الأعمال المنهجية الثلاثة، للتجديد الفقهي، وهو:

- الثانى: تجديد أصول الفقه بعمقه المقاصدي: وليس معنى ذلك عندي إلغاء العمل بالقياس، ومسالك التعليل، على ما يراه بعض الفضلاء (٤)، كلا، فلا تزال المنهجية الأصولية في أغلب قواعدها صالحة للإعمال والاستعمال، في إنتاج التفكير الفقهي الجديد وضبطه، وإنما هي في حاجة إلى كشف رصيدها العلمي الضخم

<sup>(</sup>١) ن. أبجديات البحث في العلوم الشرعية: (٢٤).

<sup>(</sup>٢) عارضة الأحوذي شرح سنن الترمذي: ( ١/ ٤ ).

<sup>(</sup>٣) وبالمناسبة فقد رأيت عدة ( بحوث ) أنجزت في موضوع المرأة في السنوات الأخيرة، أو سجلت لنيل بعض الشهادات، وبالاستقراء كانت القضايا المدروسة في أغلب هذه البحوث هي هي! والمنهجية المتبعة هي هي! والنتائج المتوصلة إليها هي هي! لماذا؟ السبب بسيط: هو أن موضوع المرأة في الإسلام قد قتل بحثًا من لدن الدارسين، وما بقى فيه مجال إلا ( للتأليف ) بالاصطلاح المذكور، وما كان ينبغي أن نكون كلما ألقى شيطان الغرب؛ في روع عملائه ومقاوليه شبهةً؛ أن نهب بكل طاقاتنا لإصدار البحوث، وإنجاز

<sup>(</sup>٤) تجديد أصول الفقه للدكتور حسن الترابي.

أولًا، ثم تطوير قواعدها الإجرائية؛ بما يضمن استيعاب قضايا العصر الحديث، بشكل مناسب لمقاصد الشريعة ثانيًا.

فهي إذن؛ في حاجة إلى (تكميل) أكثر مما هي في حاجة إلى (تغيير). هذه حقيقة يعرفها من خبر مناهج الاستنباط الفقهي في مصادرها الأصيلة، وذلك على الأقل في هذه المرحلة من تاريخ الأمة العلمي. قلت: هذا لمن كان يعرف طبيعة المادة الأصولية والمقاصدية حق المعرفة، من خبراء الميدان. فالدرس الأصولي غني جدًّا بالتنوع المنهجي، وبالتعدد الإمكاني لمسالك البحث والاستنباط، بما يكفل تغطية أغلب الحاجات العلمية للأمة، في العصر الحديث.

والقياس المعياري - ولا أقول (الضيق) - وُضِعَ لأسباب حضارية، وحاجات علمية، ما تزال قائمة إلى اليوم، ووضعت له منافذ للتوسعة، تبرز حيث تنتصب حاجتها علميًّا، من مثل القواعد المآلية؛ كقواعد الاستحسان، وسد الذرائع وفتحها، وقاعدة مراعاة الخلاف، وقاعدة اطراد المصالح الكلية ... إلخ (۱).

إن الحاجة اليوم هي في تجديد الضوابط الأصولية، والقواعد المقاصدية، فيما يتعلق بفقه الأولويات والموازنات، وكذا قواعد ترتيب الحجاج والاستدلال، فأصول هذه الأمور تكاد تنعدم، فالخبراء يستنبطون مفاهيمها لأنفسهم، ويبقى غيرهم من أهل العلم تائهين في فتنة تعارض الظواهر ومقتضيات الدلالات، فتدخل الأمة بذلك في فتنة ردود الأفعال، من مثل ما يحصل اليوم من افتراقي مفتون، ينشق بين قوم لا يشتغلون بالسنة؛ مكتفين فقط بالقرآن، وبين قوم آخرين لا يشتغلون بالقرآن مكتفين فقط بالسنة، وبين قوم آخرين لا يقبلون اجتهادًا في الدلالة، ولا في مقاصد الشريعة؛ ولا نظرًا في تحقيق المناط بين عموم وخصوص، وقوم غيرهم تسيبوا في تفسير الخطاب الشرعي؛ بما يخالف الأصول الكلية، والثوابت الشرعية. كل ذلك ردود أفعال لا شعورية؛ بسبب غياب العدل في العلم، والقصد في المنهج.

إننا في حاجة إلى تكميل أصول الفقه بقواعد تضمن بناء مراتب التشريع، ليس بعنى الترتيب التقليدي للأصول: الكتاب، فالسنة، فالإجماع، فالقياس. كلا فهذا

<sup>(</sup>١) ن. الموافقات: ( ١٩٤/٤ - ٢١٠ ).

ترتيب مدرسي، لا إشكال فيه ولا خلاف، وإنما القصد منه بيان قوة الحجة الكلية للدليل. وأما قواعد الترتيب التشريعي المطلوب تجديدها؛ فهي المتعلقة بترتيب التفكير الفقهي، الضابطة لمراحله الذهنية، بدءًا بمرحلة الفهم للنص: كيف يتم؟ ثم مرحلة الاستنباط منه: كيف تقع؟ ثم مرحلة التحقيق للمناط: كيف تتنزل أحوالها ومآلاتها بين العموم والخصوص؟ وما يعتري كل ذلك من تقديم وتأخير، أو استثناء وتخصيص، للأدلة بعضها على بعض، وبعضها من بعض، إلى غير ذلك من سائر الأحوال، والممكنات الاستدلالية في الدرس الأصولي والمقاصدي.

ثم أيضًا القواعد المقعّدة لقوة التحقيق والتطبيق على الواقع الإنساني، وميزان أولوياتها على وزان قوة الحكم الشرعي، وإنما يكتسب قوته بمصدره ومآله، فليس ما شرع في القرآن - من حيث القوة التشريعية - على وزان ما اشتغلت السنة بتشريعه، ولا ما شرع في السنة على وزان ما اشتغل الاجتهاد بتشريعه، وليس ما أجمل في الكتاب كما فصل فيه. هذا ترتيب لا تكاد تجد له في أصول الفقه قواعد مفصلة إلا قليلًا، رغم أنه جارٍ في الاعتبار الفقهي لدى أغلب علماء الأمصار والمجتهدين

وعدم اعتبار هذه المعاني الكلية، والترتيبات الاستدلالية، مما سبق ذكره إجمالًا؟ يؤدي إلى أحد غُلُوَّين: غلو في اعتبار القرآن بلا سنة، أو السنة بلا قرآن، أو غلو في اعتبار النصوص مطلقًا بلا فقه، ولا منهج معلوم، وإنما هي الفوضى في المنهج وفي التفكير.

كما أننا في حاجة - بعد ذلك - إلى تكميل قواعد تحقيق المناط بمعناه العام والخاص (١)، وتطوير ذلك من مجال النفس إلى مجال المجتمع؛ ذلك أن كثيرًا من التضارب بين العلماء والدعاة اليوم، في الفتاوي وفي رسم التوجهات الفقهية؛ يرجع في غالبه إلى غياب ما يمكن تسميته بفقه (تحقيق المناط الاجتماعي). وهو صناعة أصولية درج بعضهم على تسميتها اليوم: ( بفقه التنزيل ) . وهذا لا يزال في حاجة إلى تأصيل وتقعيد، وما صنف من هذا في التراث القديم هو فعلًا في حاجة إلى

(١) الموافقات: ( ٩٨/٤ ).

(تجديد) بعض نماذجه، خاصة في مجال المعاملات والعادات؛ إذ فقه تحقيق المناط في مثل هذه الأمور مرتبط بطبيعة الزمان وأهله، يتغير بتغيرها، وقد تغير فعلاً منه الكثير الكثير، فلا بد من تجديد ذلك، على شروط العلم، وقواعد المنهج الأصولي. وأما تجديد مقاصد الشريعة من أصول الفقه؛ فهو – أولاً – بالصياغة المنهجية؛ لما يوجد منها منثورًا في كتب الفقه وأصوله. ومعلوم أن من فعل ذلك من العلماء الأقدمين والمحدثين في الأمة قليل، فلا يذكر منهم غير الشاطبي في الأقدمين وشراحه من المحدثين؛ كالشيخ الشنقيطي والإمام الطاهر ابن عاشور. فالمفاهيم المقاصدية لا تزال مبثوثة في كتب الأقدمين ليس فقط في الكتب المشتهرة بذلك كقواعد الأحكام للعز ابن عبد السلام، كلا، وإنما في كتب الفقه مطلقًا وفي كل كتب الأصول، بل في كتب التفسير أيضًا وفقه الحديث، تحتاج إلى كشف أولًا، ثم إلى صياغة علمية منهجية على وزان القواعد والأصول.

ويضاف إلى ذلك - ثانيًا - ما دعت إليه الحاجة المعاصرة؛ من تقعيد القواعد، مما يُقَصِّدُ الشارع تقصيدًا شرعيًّا، في تفسير النصوص الكلية؛ لاستيعاب المفاهيم الجديدة للمصالح والمفاسد والحقوق، بما ينضبط إلى أحكام الشريعة.

والتفكير المقاصدي ضرورة من ضرورات البعثة، وأصل من أصول التجديد. فبغيره تتيه الأمة بين الظواهر، بما قد يرفع شوكة الفكر الخارجي من جديد، أو يدخلها - بالضد - في متاهات التحليل الباطني، ويبقى الوسط بعيدًا عن لسان الميزان، وشيء من هذا وذاك - مع الأسف - هو حاصل! ولله عاقبة الأمور.

- الثالث: تجديد « أصول الفقه السياسي »: إن هذا الاصطلاح دالٌ على مفهوم هو في الحقيقة من مفاهيم علم أصول الفقه بمعناه العام، لكننا أفردناه بالذكر هاهنا؛ لجهل بعض الناس به؛ بل لإنكارهم إياه مطلقًا! ثم لما له من خطورة في بعثة التجديد. خاصة في زماننا هذا.

إن « أصول الفقه السياسي » أمر لازم بالضرورة عن فقه تحقيق المناط في أصول الفقه، وأمر لازم بالضرورة أيضًا عن فقه « اعتبار المآل » في مقاصد الشريعة، كما

<sup>(</sup>١) الموافقات: (١٩٤/٤).

قرره الإمام الشاطبي (١) . ثم هو – قبل هذا وذاك – ضرورة من ضرورات الاجتهاد المعاصر، لا يكون العالم اليوم مجتهدًا بحق؛ إلا بتحصيل درجة الاجتهاد فيه.

- لكن لا بد من بيان أمر:

لقد قررنا في كتابنا « البيان الدعوي »، تأخرَ الرتبة التشريعية للأحكام السياسية في الإسلام؛ بما يعني عدم مفتاحية الشأن السياسي دعويًّا (٢). فذلك أمر آخر تمامًا، مختلف عما نحن فيه. إن ذلك يتعلق ببناء « البرنامج السياسي » في المجال الدعوي.

ونحن نفرق بين « البرنامج السياسي » و « أصول الفقه السياسي ».

فالأول: فقه جزئي تطبيقي، والثاني: كليات وقواعد.

- بمعنى أن « البرنامج السياسي » ما هو إلا عنصر جزئي من عناصر « أصول الفقه السياسي »، كنسبة فقه المواريث مثلًا إلى مجموع الفقه، بل إلى كل أصوله؛ ولذلك رأينا أن « البرنامج السياسي » - بما هو علم جزئي- ليس هو المفتاح الأساس لبعثة التجديد الإسلامي، بل هو أمر مقصود بالتبع، وليس بالأصالة في تجديد العمران الديني للمجتمع.

- أما الثاني - أعنى فقه الكليات السياسية، أو أصول الفقه السياسي - فهو منهج معرفة سنن التحولات، وسنن التوقعات والمآلات، فيما يتعلق بتدبير شؤون المجتمعات، على المستوى المحلى والإقليمي والعالمي، وبهذا كان مصدرًا من مصادر فقه الدعوة الإسلامية، ومن ظن أن العالم الإسلامي قطعة معزولة، أو بالأحرى يمكن عزلها عن السياسة الدولية؛ فهو ما يزال يعيش خارج التاريخ.

وبمثل هذه الأخطاء القاتلة، في الفهم وفي المنهج؛ يتم استغفال بعض العلماء وتوظيفهم - على جلالة قدرهم - والدفع ببعض الجماعات الإسلامية؛ بما يؤدي بها إلى الانتحار في نهاية المطاف، أو إلى زيادة تمزيق مِزَقِ الأمة؛ بما يؤخرها عشرات السنين إلى الوراء.

إن « أصول الفقه السياسي » ضرورة من ضرورات الاجتهاد اليوم، لا يجوز لعالم أن يتصدى للإفتاء في الشأن الإسلامي العام، المرتبط بمصائر الشعوب الإسلامية، وأمنها

<sup>(</sup>١) الموافقات: (١٩٤/٤). (٢) البيان الدعوي: (٥٤).

الإستراتيجي، المادي والمعنوي؛ إلا بتحصيل درجة الاجتهاد فيه. فلا بد إذن من إحكامه، وبناء قواعده، واستنباط مناهجه؛ لضمان تفكير فقهي سليم، يبني ولا يهدم، ويرشد ولا يضلل.

إن أصول الفقه السياسي هو قواعد لفهم ما يجري في العالم، وقواعد لاستنباط ما يناسبه من أحكام وفتاوى، على موازين الكتاب والسنة، وأي فتوى تُنزَّلُ بغيره ولو على محلها فإنما هي رمية من غير رام، وإنما جاء الدين ليتنزل على واقع الناس، بما هو موصوف في الزمان والمكان، وأصول الفقه السياسي هو الكفيل بذلك الوصف، في مجال تدبير الشأن العام.

ويمكن أن تستقرى قواعده - زيادة على التراث الأصولي والمقاصدي - من قواعد العلوم السياسية والاقتصادية والإعلامية، فهذه ثلاثة مجالات، هي من الخطورة بحيث يُعتبر الخوض في محاولة بناء الأمة، وتجديد بعثتها من دون مراعاتها؛ ضربًا من المغامرة بمصيرها، ونوعًا من المقامرة بوجودها، وقد عُلِم شرعًا تحريم كل عقد بنى على الغرر والمقامرة.

وأخيرًا، فإن تجديد العلم بتلك المواصفات؛ معناه تجديد العلماء؛ لأنهما متلازمان كتلازم الصفة مع الموصوف. فالعالم الفقيه حقًّا إنما هو الذي بقدر ما يجتهد في استنباط الأحكام من النصوص، أو من عللها، أو حكمها؛ يجتهد أيضًا في تربية الجيل بها، ولا يكون ذلك إلا بمعرفة الزمان وأهله، على ما قررناه في أصول الفقه السياسي، فذلك هو الإمام المنتصب، أو العالم الوارث، المبعوث للتجديد بإذن الله.



وبعد:

فماذا بقي لنا بعد هذا؟ بل ماذا بقي علينا؟

فيا صاحبي، ها قد علمتَ ما علمتَ، وها الكلماتُ قد تواترت عن اللَّه جلَّ عُلاه، وها البيانات قد جاءت كاملة عن رسول اللَّه عَلِيقَةٍ، وفي ذلك ما فيه من العلم بالدين، وبما ترتب عليَّ وعليكَ من حقوق اللَّه رب العالمين.

فماذا حققنا من مقام العبدية للمَلِكِ العظيم؟ وماذا حققنا من الوفاء لخالقنا الكريم؟ في زمان التمرد على الله والتنكر لحقوق الله! فكيف الحال بنا وها عهدُ الله وميثاقُه الذي واثقنا به، وأشهدنا على أنفسنا به، ها هو ذا شاهدٌ عليَّ وعليكَ برسالات القرآن إلى يوم القيامة واجبات وأعمالًا، لا تكتمل عبديةُ العبد إلا بها.

وقد تبين من خلال مسالك الفطرية أن واجبات المسلم التربوية والدعوية في هذا العصر ثلاثة، نلخصها الآن تلخيصًا موجزًا، للتذكير والتيسير؛ فما بقي بعد العلم إلا العمل.

- أولًا: التزام « مجالس القرآن » لِتَلَقِّي آيات الرحمن، والتخلق بحقائق الإيمان.
- ثانيًا: بلاغ رسالات الله بدعوة الناس إلى الله، وبتكثير سواد « مجالس القرآن »، تأسيسًا وتوسيعًا.
- ثالثًا: التزام الرباطات، بما فيها من التزامات أربعة، هي: شهود الصلوات والتزام رباطاتها، ومداومة الأذكار، ومقاطعة آلهة العصر الأربعة، وأولها: الشركيات والخرافيات. وثانيها: المال الحرام بكل أصنافه. وثالثها: الزنى ومقدماته، ومظاهره، وأخصها العري الفاحش، والنظر الحرام. ورابعها: الخمر والمخدرات.

وأما الالتزام الرابع والأخير فهو: إمساك اللسان عما لا خير فيه من الكلام.

وقد اختصرنا ذلك كله في العبارات المسكوكة التالية: ( اغتنام المجالسات، وتبليغ الرسالات، والتزام الرباطات ).

ولا تنس أن تعرض عملك هذا وغيره على أركان الفطرية الستة، فهي موازين قرآنية لتمحيص الأعمال، وهي كما فصلناها من قبل:

١ - الإخلاصُ مجاهدةً.

٢ - الآخِرةُ غايةً.

٣ - القرآنُ مدرسةً.

٤ - الربانيةُ برنامجًا.

العلمُ طريقةً.

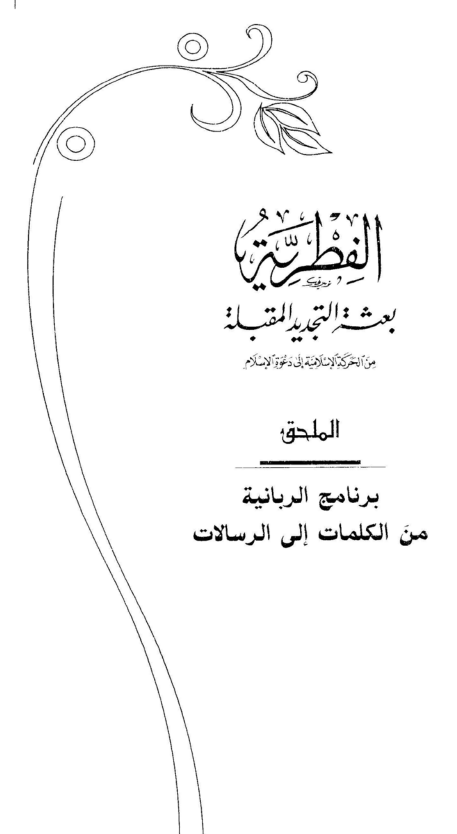
٦ - الحكمةُ صبغةً.

فتلك أصول دينية صحيحة، وقواعد تربوية مليحة، عدَّهَا يا صاحبي عَدَّا، وعُضَّ عليها بنَوَاجِذِكَ عَضًا.

ذلك، وإنما الموفق من وفقه اللَّه، ولا حول ولا قوة إلَّا باللَّه.

وصلَّى اللَّهُ على سيدنا محمد، وعلى آله وصحبه، وسلَّم تسليمًا كثيرًا.

وكتبه - بمكناسة الزيتون - عبد ربه، راجي عفوه وغفرانه، الفقير إلى رحمته ورضوانه: فريد بن الحسن الأنصاري الخزرجي السجلماسي، غفر الله له ولوالديه وللمؤمنين. وقد وافق تمام تصنيفه يوم السبت: ۲۷ رجب: ۱٤۲۸هـ، الموافق له: ۲۰۰۷/۸/۱۱م،





« برنامج الربانية » مَسْلَكُ تربوي، يترجم جزءًا أساسيًّا من المقاصد التربوية للفطرية إلى الواقع العملي؛ إذ هو يرمي أساسًا إلى تخريج الدعاة الذين بإمكانهم الاشتغال بالعمل الدعوي على المنهاج الفطري الذي أصلناه بهذا الكتاب؛ ومن هنا كان مدخله الأساس إنما هو تلقي رسالات القرآن المتعلقة بصفات « الربانية » بما هي إمامة دعوية بالدرجة الأولى كما سترى بحول اللَّه.

ولذلك فقد جعلناه منبنيًا على تلقي مجموعة من الحقائق الإيمانية، المستخلصة من الآيات القرآنية والبيانات النبوية، التي تخدم الغرض المقصود، ذلك أن الدين في مجموعه إنما هو رسالة كلية شاملة، لا يستقيم الاشتغال به والدخول إلى فضائه - ديئًا ودعوةً - إلا من خلال تلقي خطابه الرسالي حقيقة، ولا يتم ذلك على - المستوى التربوي - إلا بالترقي المتدرج عبر مسالكه درجة درجة وذلك بمدارسة خطابه، لرده إلى وحداته وكلماته، وإنما وحداته مجموعة من الرسائل، بعضها ينبني على بعض، وبعضها يمهد لبعض؛ ولذلك كان القرآن بهذا المعنى « رسالات »، هكذا بجمع المؤنث السالم. قال تعالى: ﴿ اللّذِينَ يُلِنّوُنَ رِسَالَتِ اللّهِ وَيَخْشُونَهُ وَلا يَخْشُونَ أَحِدً مِن دُونِهِ، مُلْتَحَدًا ﴿ إِلّا بَلَغًا مِن اللّهِ وَرِسَالَتِهِ ﴾ [ الأحزاب: ٢٦]. ﴿ قُلُ إِنِّ لَن يُجِيرَفِي مِنَ اللّهِ وَرِسَالَتِهِ ﴾ [ الخزاب: ٢٩]. ﴿ قُلُ إِنِّ لَن يُجِيرَفِي مِنَ اللّهِ الْحَرَاب: ٢٥]. ﴿ قُلُ إِنِّ لَن يُجِيرَفِي مِنَ اللّهِ وَرِسَالَتِهِ ﴾ [ الخزاب: ٢٩]. ﴿ قُلُ إِنِّ لَن يُجِيرَفِي مِنَ اللّهِ اللّهُ وَلَالًا عَنْ اللّهِ وَرِسَالَتِهِ ﴾ [ الخزاب: ٢٥]. ﴿ قُلُ إِنّ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَرِسَالَتِهِ ﴾ [ الخزاب: ٢٥]. ﴿ قُلُ إِنّ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ وَلِهَ مُلْتَحَدًا ﴾ [ الأحزاب: ٢٥]. ﴿ قُلُ إِنّ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللهُ اللّهُ ال

ثم إن تلقي الرسالات لا يتم إلا بمدارسة خطاب كل رسالة على حدة، وردها - كما ذكرنا - إلى وحداتها التربوية ومكوناتها الابتلائية، وهي المسماة بالكلمات. فكل كلمة من كل رسالة تحمل ابتلاء عمليًّا تربويًّا، لا يتم تلقيه والتحقق بخلقه وصفته المفهومية والخلقية، إلا بالعمل والمجاهدة، وهو معنى الابتلاء بالكلمات في قوله تعالى: ﴿ وَإِذِ اَبْتَكَىٰ إِبْرَهِعَمْ رَبُّهُ بِكَلِمُتِ فَأَتَمَ هُنَ قَالَ إِنِي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًّا ﴾

[ البقرة: ١٢٤ ].

ولذلك كان هذا البرنامج ينطلق في تلقيه لحقائق القرآن - عبر مدارجه التربوية - من الكلمات إلى الرسالات، وذلك هو مسلك القرآن في تخريج أئمة الهدى من الدعاة الحكماء؛ وهو معنى الربانية.

ومن هنا كان لنا أن نعرَّف الربانية بأنها: مرتبة الإمامة في مجاهدة النفس بالقرآن، على الالتزام بحقائقه الإيمانية، والتخلق بِحِكْمَتِهِ الرحمانية؛ إخلاصًا للَّهِ أولًا؛ حتى تفنى في دعوتها عن كل حظوظها، فلا يقوم شيء منها إلا للَّه وبه، ثم شهادةً بذلك على الناس، تربيةً ودعوةً، ثم صبرًا واحتسابًا.

ولنا أن ندرس حقائق هذا التعريف - بشواهده القرآنية - من خلال العناصر التالية:

1 - الربانية توحيد، وإخلاص لله وحده، وتجرد من كل حول علمي، ومن كل قوة مادية، وكل جاه اجتماعي أو سياسي، وتبرؤ من الشرك والشركاء. والاستمداد فيها إنما هو من الله، ومن الله وحده، فهي مدرسة لإقامة الدين لله، على موازين الفطرة الخالصة، ومجاهدة دائمة للنفس؛ أن تنحرف عن قصد التعبد الخالص في الدين والدعوة، فتزيغ بها الأهواء إلى مراعاة الحظوظ الحسيسة، من شهوات الشهرة، ومفاتن المال والأعمال، وغير ذلك من الخوارم المهلكة للدين والدعوة جميعًا.

فإنما الربانية في الدعاة إمامة تربوية شاملة، لا يجوز أن تخرج أبدًا عن فَلَكِ ﴿ إِيَاكَ نَعْبُدُ وَإِيَاكَ نَسَعَيْمُ ﴾ [ الفائحة: ٥ ]؛ ولذلك فهي لا تقوم إلا لله، ولا تستقيم إلا به بحلَّ عُلاه، عِلْمِيًّا ودعويًّا. فأول مدارجها تحقيق العبدية الكاملة لله، وتجريد القلب من سائر الأغيار والأكدار، والتخلق بأخلاق القرآن الخالصة لله الواحد القهار؛ ولذلك كان مأخذها من كتاب الله، تعلمًا وتعليمًا وتدارسًا وتزكية، فهي مسلك تعليمي تربوي مأمور به شرعًا؛ لرعاية حقوق الله، وحفظ حقائق الإيمان في الناس. قال تعالى: ﴿ مَا كَانَ لِبُشُرِ أَن يُؤْتِيكُهُ اللهُ الْكَيْتَبُ وَالْحُكُمُ وَالنَّبُونَ ثُمُ مَنْ يُقُولُ وَيَمَا كُنتُمْ تَدَرُسُونَ ﴿ وَلا يَأْمُرُكُمْ أَن تَنْخِذُوا الْلَهَ عَلَا الله عَمَا أَرَبَابًا أَيَامُؤُمُ عِالَكُمْ وَالنَّبِيَانَ أَرَبَابًا أَيَامُؤُكُم عِالَكُمْ وَالنَّبِيَانَ أَرَبَابًا أَيَامُؤُكُم عِالَكُمْ وَالنَّبِيَانَ أَرَبَابًا أَيَامُؤُكُم عِالَكُمْ وَالنَّبِيَانَ أَرَبَابًا أَيَامُؤُكُم عِالَكُونِ وَيَعَالَمُ وَالنَّبِيَانَ أَرَبَابًا أَيَامُؤُكُم عِالَكُمْ وَالنَّبِيَانَ أَرَبَابًا أَيَامُؤُكُم عِالْكُفِرِ وَيَعَالَمُ وَالنَّيْكِيَ وَالنَّيْكُة وَالنَّيِيَانَ أَرَبَابًا أَيَامُؤُكُم عِالَكُونَ وَلا يَأْمُؤُكُم أَن تَنْجَدُوا الْلَكَتِكَة وَالنَّيْكِينَ أَرَبَابًا أَيَامُؤُكُم عِالله عَلاهِ وَلا يَامُؤُكُم أَن تَنْجُدُوا الْلَكَتِكَة وَالنَّيْكِيَ أَرْبَابًا أَيَامُؤُكُم عِلَا اللّه عَلَيْ وَلا يَامُؤَكُم أَن تَنْجُوا الْلَكَتِكُة وَالنَّيْكِيَّ أَرْبَابًا أَيَامُؤُكُم عِلَوى الله عَمِونَ الله عَلَا عَلَى الله عَلَمُ عَلَا يَعْفَى الله الله عَلَى الله مَا كُنْ اللهُ الله الله المَن الله الله المؤلِيْ الله المؤلِي الله المؤلِي الله المؤلِي الله المؤلِي الله المؤلِي المؤلِي الله عَمَانَ الله المؤلِي المؤل

٢ - الربانية أمانة، فالربانيون هم الأمناء على وظائف النبوة، المستحفظون على

أحكام الشريعة، ملتزمون بمقتضاها، لا يلتجئون إلى سواها، شهداء على ذلك عند الله وأمام الناس. قال تعالى: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَا التَّوَرَئةَ فِيهَا هُدُى وَثُورٌ يَعَكُمُ بِهَا اللّه وأمام الناس. قال تعالى: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَا التَّوَرَئةَ فِيهَا هُدُى وَثُورٌ يَعَكُمُ بِهَا اللّهِ وأمام الناس. قال تعالى: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَا التَّوَرَئةَ فِيهَا هُدُى وَثُورٌ يَعَا اللّهِ عَلَيْهِ مَن كِئْكِ النَّهِ وَكَانُوا عَلَيْهِ شُهُدَاءً فَكَ تَخْشُوا النَّاسَ وَاخْشُونٌ وَلا نَشْتَرُوا بِعَايَتِي ثَمَنًا وَلِيكُمْ ﴾ [ المائدة: ٤٤].

٣ - الربانية دعوة إلى الخير، وأمر بالمعروف ونهي عن المنكر، فالربانيون دعاة إلى الله بالحكمة، صابرون على ما أصابهم في سبيل الله، محتسبون ذلك عند الله. قال تعالى: ﴿ وَإِذَا جَآءُوكُمْ قَالُوٓا ءَامَنَا وَقَد دَّخَلُوا بِاللهُ وَهُمْ قَدْ خَرَجُوا بِيَّةٍ وَاللهُ أَعْلَمُ بِمَا كَانُوا يَكْتُمُونَ ﴿ وَإِذَا جَآءُوكُمْ قَالُوٓا ءَامَنَا وَقَد دَّخَلُوا بِاللهُ وَهُمْ قَدْ خَرَجُوا بِيَّةٍ وَاللهُ أَعْلَمُ بِمَا كَانُوا يَكْتُمُونَ ﴿ وَإِذَا جَآءُوكُمْ قَالُوّا مَامَنَا وَقَد دَّخَلُوا بِاللهُ وَهُمْ قَدْ خَرَجُوا بِيَّةٍ وَاللهُ أَعْلَمُ بِمَا كَانُوا يَكْتُمُونَ ﴿ وَإِنَا مَنْهُمُ الرَّبَانِيُونَ فَ الْإِثْمِ وَالْمُدُونِ وَأَحْلِهِمُ اللهُ وَتَى كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ والمائدة: ١١ - ٣٠].

وقد جمع الإمام الرباني ابن القيم كَيْرَاثُهُ تلك الصفات جميعًا في بيان مفهوم العالم الرباني، وذلك في نص فريد قال فيه: « جهاد النفس أربع مراتب (...).

إحداها: أن يجاهدها على تعلم الهدى، ودين الحق الذي لا فلاح لها ولا سعادة في معاشها ومعادها إلا به، ومتى فاتَها عِلْمُه شقيت في الدارين.

الثانية: أن يجاهدها على العمل به بعد علمه، وإلا فمجرد العلم بلا عمل إن لم يضرها لم ينفعها.

الثالثة: أن يجاهدها على الدعوة إليه وتعليمه من لا يعلمه، وإلا كان من الذين يكتمون ما أنزل الله من الهدى والبينات، ولا ينفعه علمه ولا ينجيه من عذاب الله.

الرابعة: أن يجاهدها على الصبر على مشاق الدعوة إلى الله، وأذى الخلق، ويتحمل ذلك كله لله.

فإذا استكمل هذه المراتب الأربع صار من الربانيين. فإن السلف مجمعون على أن العالم لا يستحق أن يسمى ربانيًّا حتى يعرف الحق، ويعمل به، ويُعَلِّمَهُ. فمن عَلِمَ وعَمِلَ وعَلَّمَ فذاك يُدْعَى عظيمًا في ملكوت السماوات » (١).

كما دبَّج شيخُ المقاصد الإمامُ أبو إسحاق الشاطبي، كلامًا نفيسًا في بيان رتبة الإمامة في التحقق بالمعاني الشرعية، وحكمها التربوية، لتخريج العالم الرباني، فقال يَخلِفه في تعريفه: « إنه الذي يَتَحَقَّقُ بالمعاني الشرعية مُنَزَّلةً على الخصوصيات الفرعية، بحيثُ لا يَصُدُّهُ النَّبَحُو في الإسْتِبْصَارِ بِطَرَفِ؛ عَنِ التَّبَحُو في الاسْتِبْصَارِ بِاللَّرَفِ الآخَوِ، فلا هو يَجْرِي عَلَى عُمُومِ وَاحِدِ منهما دون أَنْ يَعْرِضَهُ علَى الآخَوِ، بالطَّرَفِ الآخَوِ، فلا هو يَجْرِي عَلَى عُمُومِ وَاحِدِ منهما دون أَنْ يَعْرِضَهُ علَى الآخَوِ، بالطَّرَفِ الآخَوِ، فلا هو يَجْرِي عَلَى عُمُومِ وَاحِدِ منهما دون أَنْ يَعْرِضَهُ علَى الآخَوِ، وَيُومِ وَاحِدِ منهما دون أَنْ يَعْرِضَهُ علَى الآخَوِ، وَلَيْقِتُ مِعَ ذَلِكَ إلى تنزُلُ مَا تَلَخَّصَ لَهُ على ما يليقُ في أفعالِ المكلَّفِين (...) والمعاقِلُ؛ لأنه يُرَبِّي بِصِغَارِ العِلْمِ قَبْلَ كِبَارِهِ، ويُوفِي كُلُّ أَحَدِ حَقَّهُ حسبما يليق به وقد والعَاقِلُ؛ لأنه يُرَبِّي بِصِغَارِ العِلْمِ قَبْلَ كِبَارِهِ، ويُوفِي كُلُّ أَحَدِ حَقَّهُ حسبما يليق به وقد تُحَقَّقَ بِالْعِلْمِ وصَارَ لَهُ كَالْوَصْفِ الْجُبُولِ عَلَيْهِ، وفَهِمَ عَنِ اللَّه مُرَادَهُ. ومِنْ خَاصَّتِهِ أَمْرَانِ، أَحدُهُمَا: أَنَّهُ يجيب السَّائِلَ على ما يليق به في حالتِه على الخصوص، إن كان أَمْرَانِ، أَحدُهُمَا: أَنَّهُ يجيب السَّائِلَ على ما يليق به في حالتِه على الخصوص، إن كان له في المسألة مُحكم خَاصٌ (...) والثاني: أنه نَاظِرٌ في المآلاتِ قَبْلَ الجوابِ عن السُّؤالاتِ » (١).

وبرنامجنا هذا وإن لم يطمح - بطبيعته - إلى تخريج الربانية العلمية، على وزان ما قرره هؤلاء الأئمة الأعلام، فعسى ألا يقصر عن إخراج الربانية التربوية أو الدعوية، ثم عسى أن يكون - بذلك - مدخلًا للربانية العلمية والإمامة الكاملة في الدين. ذلك، وإنما الموفق من وفقه الله. ولا حول ولا قوة إلا به وحده جلً علاه. وصلًى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه، وسلَّم تسليمًا.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) الموافقات: (٤ - ٢٣٢).



## وفيه مسألتان:

المسألة الأولى: في بيان أن الغاية من الدين إنما هي تحقيق صفة العَبْدِيَّةِ الْخَالِصَةِ للله، والتعرف إليه تعالى بإخلاص العبادة له وحده لا شريك له، والتقرب إليه رَغَبًا ورَهَبًا؛ للنجاة من العذاب المقيم والفوز بخلود النعيم. وأن المؤمن الحق بهذا الدين - بَلْهَ الداعية إليه - إنسانٌ أخروي بالقصد الأول، فالمصير الأخروي هو الموجه له في كل عمله في الدين والدعوة جميعًا. لا يخرج عن ذلك أبدًا.

المسألة الثانية: هي أنه لا يتم له ذلك إلا بالتبرؤ من الشُّرْكِيَّاتِ والْخُرَافِيَّاتِ، وهي المعتقدات الباطلة، التي تخرم إخلاص الدين للَّه، وتعكر صفاء التوحيد، والتي ما تزال تعم بها البلوى بين كثير من الناس اليوم، خاصتهم وعامتهم، فتخرم إخلاصهم، وتشوه فطرتهم، وتخرب دينهم، عقيدةً وعملًا.

والبراءة منها تكون بعدم اعتقاد تأثير أحد غير الله في الكون وسائر الحلائق، نفعًا أو ضرًا، ثم عدم التوجه إلى أحد سواه بالاستغاثة والدعاء رَغَبًا أو رَهَبًا، وذلك هو الإخلاص الذي أمرنا الله ورسوله عليه باعتقاده، ومجاهدة النفس للتحقق بمقتضياته العملية والخلقية، وهو الحقيقة الإيمانية العظمى التي يجب أن تكون سارية في دين المسلم كله، عقيدة وشريعة، كسريان الروح في الجسد، وذلك هو أساس معنى الفطرة التي فَطَرَ الله الناسَ عليها، والتي عليها مدار دعوة الإسلام.

ويتحقق ذلك بإفراد اللَّه ﷺ بما تقتضيه ربوبيته تعالى، وعدم الإشراك به في أي

شيء، خَلْقًا وتقديرًا ورعايةً وتدبيرًا، فلا دخل لأحد من خلقه في شؤون ربوبيته تعالى. كما يتحقق ذلك بإفراده وحده سبحانه بالعبادة والاستعانة، والتوجه إليه وحده بالطَّلَبِ والرُّغَبِ، لا إلى أحد من خلقه، مهما عَلَتْ منزلته عند اللُّه، سواء في ذلك الأنبياء والصديقون، والملائكة المقرَّبون، والأولياء الصالحون، وكذلك الأموات والأحياء، والإنس والجن، فكلهم جميعًا عبيد لله، فقراء إليه تعالى، ولا أحد منهم يغنى عن أحد من الله شيئًا.

وكلمات الابتلاء بهذه الرسالة قائمة على ترويض النفس، تربيةً وتزكيةً، وتجريدها من شوائب الأهواء والأدواء، تهذيبًا وتشذيبًا؛ للدخول بمسلك العبودية الخالصة للَّه، تَخَلُّقًا بها وتُحَقّقًا. وذلك كما يلي:

#### الكلمات:

الكلمات الأولى: ﴿ يِسْمِ اللَّهِ النَّامِنِ النَّجَيْمِ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَكْلِمِينَ ۞ ٱلزَّمْنَنِ ٱلرَّحِيمِ ۞ ملكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ ۞ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ۞ آهدِنَا ٱلصِّرَاطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ۞ صِرَاطَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلْضَكَآلِينَ ﴾ [ الفاتحة: ١ - ٧ ].

الكلمات الثانية: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلِجَنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ۞ مَا أُرِيدُ مِنْهُم مِّن رَزِقِ وَمَا أُرِيدُ أَن يُطْعِمُونِ ۞ إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلرَّزَّاقُ ذُو ٱلْفُوَّةِ ٱلْمَتِينُ ﴾ [ الذاريات: ٥٦ - ٥٨ ].

الكلمات الثالثة: ﴿ اللَّهُ لَا إِلَّهَ إِلَّا هُوَ ٱلْحَيُّ ٱلْقَيْوُمُ لَا تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلَا نَوْمٌ لَّهُ مَا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ مَن ذَا ٱلَّذِي يَشْفَعُ عِندُهُ ۚ إِلَّا بِإِذْنِهِ ۚ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ ٱيدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمُّ وَلَا يُحِيطُونَ بِشَيْءٍ مِنْ عِلْمِهِ ۚ إِلَّا بِمَا شَاءَ ۚ وَسِعَ كُرْسِيُّهُ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلأَرْضَ وَلَا يَوُدُهُ حِفْظُهُما ۚ وَهُوَ ٱلْعَلِي ۗ ٱلْعَظِيمُ ﴾ [ البقرة: ٢٥٥ ].

الكلمات الرابعة: ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدُّ ۞ أَللَّهُ ٱلصَّحَدُ۞ لَمْ كَالِّهِ وَلَمْ يُولَدُ ١ وَلَمْ يَكُن لَهُ كُفُواً أَحَدًا ﴾ [ الإخلاص: ١ - ٤ ].

الكلمات الخامسة: ﴿ يَتَأَهْلَ ٱلْكِتَبِ لَا تَغْلُواْ فِي دِينِكُمْ وَلَا تَقُولُواْ عَلَى ٱللَّهِ إِلَّا ٱلْحَقُّ ۚ إِنَّمَا ٱلْمَسِيحُ عِيسَى ٱبْنُ مَرْيَمَ رَسُوكُ ٱللَّهِ وَكَلِمَتُهُۥ ٱلْقَلَهَآ إِلَىٰ مَرْيَمَ وَرُوحُ مِنَهُ فَكَامِنُوا بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ. وَلَا تَقُولُوا ثَلَئَةٌ ٱنتَهُوا خَيْرًا لَكُمْ إِنَّمَا اللَّهُ إِلَهٌ وَحِكَّ سُبْحَنَهُ أَن يَكُونَ لَهُ وَلَدُّ لَهُ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلأَرْضُّ وَكَفَىٰ بِٱللَّهِ وَكِيلًا اللهُ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلأَرْضُّ وَكَفَىٰ بِٱللَّهِ وَكِيلًا اللهُ وَكَا الْمَلَيْكِكُهُ ٱلْمُقَرِّبُونَ وَمَن يَسْتَنكِفَ لَن يَكُونَ عَبْدًا لِللهِ وَلَا ٱلْمَلَيْكُهُ ٱلْمُقَرِّبُونَ وَمَن يَسْتَنكِفَ عَن عِبَادَتِهِ وَلَا السَّاء: ١٧١، ١٧١].

الكلمات السادسة: ﴿ قُلِ اَدْعُواْ اللَّذِينَ زَعَمْتُهِ مِن دُونِهِ عَلَا يَمْلِكُونَ كَشْفَ الضُّرِ عَنكُمْ وَلَا تَعْوِيلًا ۞ أُولَئِهَ اللَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْنَغُونَ إِلَىٰ رَبِّهِمُ الْوَسِيلَةَ أَيُّهُمْ أَقْرَبُ وَيَرْجُونَ رَحْمَتُهُ وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ ۚ إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ كَانَ مَعْدُورًا ﴾ [ الإسراء: ٥٥، ٥٥].

الكلمات السابعة: ﴿ تَنزِيلُ ٱلْكِنَابِ مِنَ اللّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَكِيمِ ۞ إِنَّا أَنزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِلَابِ مِنَ اللّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَكِيمِ ۞ إِنَّا أَنزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِلَابِ مِنَ اللّهِ ٱلْاِينَ الْخَالِصُ ﴾ [الزمر: ١-٣]. الكلمات الثامنة: ﴿ وَمَا أُمِرُوا إِلّا لِيَعْبُدُوا اللّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ حُنَفَاتَهُ وَيُقِيمُوا الصَّلَوةَ وَيُؤْتُوا ٱلزَّكُوةً وَذَالِكَ دِينُ ٱلْقَيْمَةِ ﴾ [البينة: ٥].

الكلمات التاسعة: ﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاقِ وَنُشَكِي وَمَعْيَاى وَمَمَاقِ بِلَهِ رَبِ ٱلْعَالَمِينَ ۞ لَا شَرِيكَ لَتُمُّ وَبِذَالِكَ أَمِرْتُ وَأَنَا أَوَّلُ ٱلْمُتَالِمِينَ ﴾ [ الأنعام: ١٦٢، ١٦٣].

الكلمات العاشرة: ﴿ كُلُ نَفْسِ ذَآبِقَةُ ٱلْمُؤْتِ وَإِنَّمَا ثُوَفَّوَ الْجُورَكُمْ يَوْمَ الْكلمات العاشرة: ﴿ كُلُ نَفْسِ ذَآبِقَةُ ٱلْمُؤْتِ وَإِنَّمَا تُوفَقَ الْمُورِ ﴾ [ آل عمران: ١٨٥].

 مَن يَشَاَّهُ ۚ وَٱللَّهُ ذُو ٱلْفَضْلِ ٱلْعَظِيمِ ﴾ [الحديد: ١٦ - ٢١]. بيان الكلمات:

البيان الأول: عَنْ أمير المؤمنين عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ ﴿ قَالَ وَاللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ وَرَسُولُ اللَّهِ وَرَسُولِهِ ﴿ إِنَّمَا الْأَعْمَالُ بِالنِّيَاتِ وَإِنَّمَا لِكُلِّ الْمِرِئِ مَا نَوَى، فَمَنْ كَانَتْ هِجْرَتُهُ إِلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ فَهِجْرَتُهُ لِدنْيَا يُصِيبُهَا أَوِ الْمَرَأَةِ يَتَزَوَّجُهَا فَهِجْرَتُهُ إِلَى فَهِجْرَتُهُ لِدنْيَا يُصِيبُهَا أَوِ الْمَرَأَةِ يَتَزَوَّجُهَا فَهِجْرَتُهُ إِلَى مَا هَاجَرَ إِلَيْهِ ﴾ (١).

البيان الثاني: عن أبي أمامة ﴿ أَن رَسُولَ اللَّهُ عَلَيْكُ قَالَ: ﴿ إِنَّ اللَّهُ تَعَالَى لاَ يَقْبَلُ مِنَ العَمَلِ إلا مَا كَانَ لَهُ خَالِصًا، وَابْتُغِيَ بِهِ وَجْهُهُ ﴾ (٢).

البيان الثالث: عن أبي هريرة ﴿ أَنْ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: ﴿ قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: أَنَا اللَّهُ تَعَالَى: أَنَا أَغْنَى الشُّرَكَاء عَنِ الشِّرْكِ، مَنْ عَمِلَ عَمَلًا أَشْرَكَ فِيهِ مَعِي غَيْرِي تَرَكْتُهُ وَشِرْكُهُ ﴾ (٣).

البيان الرابع: عَنْ عَبْدِ اللَّه بْنِ عَمْرِو بْنِ العاص ﴿ أَنَا رَسُولَ اللّهِ عَلِيْتُ قَالَ: ﴿ خَيْرُ اللّهُ عَامُ مَنْ قَبْلِي: لاَ إِلَهَ إِلاَ اللَّهُ وَحْدَهُ لاَ شَرِيكَ الدَّعَاءِ دُعَاءُ يَوْمِ عَرَفَةَ، وَخَيْرُ مَا قُلْتُ أَنَا وَالنَّبِيؤُونَ مِنْ قَبْلِي: لاَ إِلَهَ إِلاَ اللَّهُ وَحْدَهُ لاَ شَرِيكَ للهَ الدَّعَاءُ لَوْ اللّهُ وَحْدَهُ لاَ شَرِيكَ لَهُ، لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ، وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ ﴿ اللّهُ اللّهُ الْحَمْدُ، وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ ﴿ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْحَمْدُ، وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ ( اللهُ اللهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

البيان الخامس: عَنْ أَبِي مُوسَى الأشعري ﴿ قَالَ: ﴿ قَامَ فِينَا رَسُولُ اللَّهِ عَلِيْكُمُ الْبَيْنُ وَلَا يَنْبَغِي لَهُ أَنْ يَنَامَ، يَخْفِضُ الْقِسْطَ بِخَمْسِ كَلِمَاتِ، فَقَالَ: ﴿ إِنَّ اللَّه ﴿ قَلْ لَا يَنَامُ، وَلاَ يَنْبَغِي لَهُ أَنْ يَنَامَ، يَخْفِضُ الْقِسْطَ وَيَرْفَعُهُ، يُرْفَعُ إِلَيْهِ عَمَلُ اللَّيْلِ، حِجَابُهُ النَّهَارِ، وَعَمَلُ النَّهَارِ قَبْلَ عَمَلِ اللَّيْلِ، حِجَابُهُ النَّوْرُ، لَوْ كَشَفَهُ لَأَحْرَقَتْ سُبُحَاتُ وَجْهِهِ مَا انْتَهَى إِلَيْهِ بَصَرُهُ مِنْ خَلْقِهِ ﴾ (\*).

البيان السادس: عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بن مسعودٍ فَهُ قَالَ: « نَامَ رَسُولُ اللَّه عَلِيلَةٍ عَلَى حَصِيرٍ، فَقَامَ وَقَدْ أَثَرَ فِي جَنْبِهِ، فَقُلْنَا: يَا رَسُولَ اللَّهِ لَوِ اتَّخَذْنَا لَكَ وِطَاءً؟ فَقَالَ: « مَا لِي وَمَا لِلدُّنْيَا؟ مَا أَنَا فِي اللَّهُ نِيا إِلا كَرَاكِبِ اسْتَظَلَّ تَحُتَ شَجَرَةٍ ثُمَّ رَاحَ وَتَرَكَهَا » » (٦).

<sup>(</sup>١) متفق عليه.

<sup>(</sup>٢) رواه النسائي، وحسنه الألباني في صحيح الجامع الصفير.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم.

<sup>(</sup>٤) رواه الترمذي مرفوعًا، ومَالِكٌ مرسلًا. وحسنه الألباني في صحيح الجامع.

<sup>(</sup>٥) رواه مسلم.

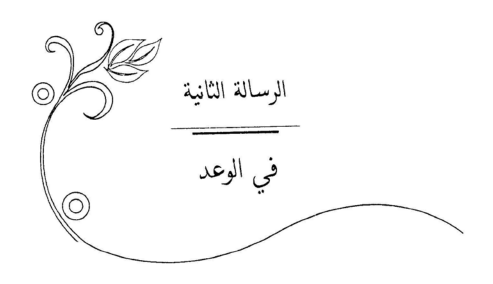
<sup>(</sup>٦) رواه أحمد، والترمذي، وابن ماجه، والحاكم، والضياء. وقَالَ الترمذي: « هَذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ =

### الملحق: الرسالة الأولى | ١٩٧

البيان السابع: عن ابن عمر ﴿ أَخَذَ الرَّسُولُ عَلِيْ بِمَنْكِبِي، فقال: ﴿ أَخَذَ الرَّسُولُ عَلِيْ بِمَنْكِبِي، فقال: ﴿ كُنْ فِي اللَّنْيَا كَأَنَكَ غَرِيبٌ أَوْ عَابِرُ سَبِيلٍ ﴾ وكَانَ ابنُ عمر ﴿ الله يقول: ﴿ إِذَا أَصبحتَ فَلا تنتظر المساءَ، ونُحذُ مِنْ صحتِكَ أَمسيتَ فَلا تنتظر المساءَ، ونُحذُ مِنْ صحتِكَ لمرضِكَ، ومنْ حَياتِكَ لموتِكَ ﴾ (١).

张 张 恭

<sup>=</sup> صَحِيحٌ ». وصححه الشيخ الألباني في صحيح الجامع. (١) رواه البخاري.



وأن الفساد في المدرض إذا بلغ مرحلة العُلُوِّ " العَوْلَمِيِّ " ؛ استكبارًا ، واستضعافًا للمسلمين وتذبيعًا لهم ، وتشتيتًا لصفوفهم ؛ فذلك علامة على أن رحمة اللَّه ستنال المؤمنين ، إذا هم تمسكوا بالصبر واستجابوا لشروط المصلاح ، وعلى رأسها إخلاص العبادة للَّه الواحد القهار . فإنما وراثة الأرض لعباد اللَّه الصالحين .

#### الكلمات:

الكلمات الأولى: ﴿ طَسَمَ ۞ تِلْكَ ءَايَتُ ٱلْكِنَابِ ٱلْمُبِينِ ۞ نَتْلُواْ عَلَيْكَ مِن نَبَا مُوسَىٰ وَفِرْعَوْتَ بِالْحَقِ لِقَوْمِ يُوْمِنُونَ ۞ إِنَّ فِرْعَوْتَ عَلَا فِي ٱلْأَرْضِ وَجَعَلَ أَهْلَهَا مُوسَىٰ وَفِرْعَوْتَ بِالْمَرْضِ وَجَعَلَ أَهْلَهَا مُوسَىٰ وَفِرْعَوْتَ بِالْمَرْضِ وَبَعَكُلُ أَهْلَهَا شِيعًا يَسْتَضْعِفُ وَلِيَسْتَخِيء نِسَاءَهُمُ أَيْنَهُ كَانَ مِنَ الْمُفْسِدِينَ ۞ وَنُويَدُ أَن نَمُنَ عَلَى ٱلّذِينَ اسْتُضْعِفُواْ فِي ٱلْأَرْضِ وَبَعْمَلُهُم أَيِمَةُ وَيَعَوْثَ وَهَامَانَ وَجُمُودُهُمَا مِنْهُم وَنَجَعَلَهُمُ ٱلْوَرِثِينِ ۞ وَنُمُكِنَ هُمُ فِي ٱلْأَرْضِ وَنُوى فِرْعَوْنَ وَهَامَانَ وَجُمُودُهُمَا مِنْهُم وَنَجَعَلَهُمُ ٱلْوَرِثِينِ ۞ وَنُمُكِنَ هُمُ فِي ٱلْأَرْضِ وَنُوى فِرْعَوْنَ وَهَامَانَ وَجُمُودُهُمَا مِنْهُم وَنَجَعَلَهُمُ ٱلْوَرِثِينِ ۞ وَنُمُكِنَ هُمُ فِي ٱلْأَرْضِ وَنُوى فِرْعَوْنَ وَهَامَانَ وَجُمُودُهُمَا مِنْهُم وَلَيْكُونَ وَهَامَانَ وَجُمُودُهُمَا مِنْهُم وَالْفِي عَلَيْهُمُ الْوَرِثِينِ ﴾ وَنُمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَنُوى فِرْعَوْنَ وَهَامَانَ وَجُمُودُهُمَا مِنْهُم مَا فِي الْعَصْنَ وَجُمُودُهُمَا مِنْهُم وَالْفِي مِنْ الْمُؤْمِنِ وَعُونَ وَهَامَانَ وَهُورَا فِي القَالَ مِنْ اللَّهُ فِي الْعَلَقِي وَعُونَ وَهَامَانَ وَهُمُودُهُمُ الْمُؤْمِونَ فِي الْمُؤْمِ وَنُونَ وَعُونَ وَهَامَانَ وَجُمُودُهُمُ مَا مِنْهُم وَالْمُونِ وَعُونَ وَعُونَ وَالْمَانَ وَالْمُؤْمِنَ وَعُونَا فِي الْمُؤْمِ وَلَا اللَّهُمُ الْمُؤْمِنَ فَي وَعُولَ وَلَا مَنْ مَلَى اللَّهِ الْمُنْ فِي الْمُؤْمِنِ وَنَعُونَ وَالْمُهُمُ الْمُؤْمِنَ وَالْمُؤْمِنَ وَالْمُؤْمُ وَلَهُمُ الْمُؤْمِنَ وَالْمُهُمُ الْمِنْ الْمُؤْمِنَ فَلَمُ الْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُونَ وَالْمُونِ وَالْمُهُمُ الْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَلَى الْمُؤْمِلُونَ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمُ وَالْمُهُمُ الْمُؤْمِ وَالْمُومُ وَالْمُومُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُومُ وَالْمُؤْمِ وَلَيْمُومُ وَلِي الْمُؤْمِ وَلَهُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَلَامِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُوا الْمُؤْمِ وَالْمُوا الْمُؤْمِلُونَ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَلَامُ الْمُؤْمِ وَالْمُوا لَعُولُوا الْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْم

الكلمات الثانية: ﴿ وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنكُمُ وَعَكِمُلُواْ الصَّلِحَتِ لِيَسْتَغْلِفَنَهُمْ فِي الأَرْضِ كَمَا الشَّخْلَفَ اللَّذِيكَ مِن قَبْلِهِمْ وَلَيْمُكُونَنَ لَهُمْ دِينَهُمُ اللَّذِيكَ ارْتَضَى لَهُمْ وَلِيُبَدِّلَهُمْ مِنْ الشَّخَلُفَ اللَّذِيكَ مِن قَبْلِهِمْ وَلَيْمُكُونَ لَيْ شَيْئًا وَمَن كَفَرَ بَعْدَ ذَلِكَ فَأُولَتِكَ هُمُ الفَاسِقُونَ ﴿ وَالْحِيمُ السَّمُولُ لَعَلَّكُمْ مُرَّمُونَ ﴾ والسَّرَونَ ﴿ وَاللَّهِمُ النَّالُ وَلَيْمُ النَّالُ وَلَيْلُمُ المَصِيرُ ﴾ والنور: ٥٠ - ٥٧]. اللَّذِينَ كَفَرُواْ مُعْجِذِيكَ فِي الْأَرْضِ وَمَاوَنَهُمُ النَّالُ وَلَيْلُسَ الْمَصِيرُ ﴾ [النور: ٥٠ - ٧٠].

الكلمات الثالثة: ﴿ وَلَقَدْ كَتَبْنَا فِي ٱلزَّبُورِ مِنْ بَعْدِ ٱلذِّكْرِ أَنَّ ٱلْأَرْضَ يَرْثُهَا عِبَادِى ٱلصَّدَلِحُونَ ۞ إِنَّ فِي هَدَا لَبَلَاغًا لِقَوْمٍ عَدِيدِينَ ﴾ [الأنبياء: ١٠٥،١٠٥].

الكلمات الرابعة: ﴿ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَلِمُنْنَا لِعِبَادِنَا ٱلْمُرْسَلِينَ ۞ إِنَّهُمْ لَمُمُ ٱلْمَنصُورُونَ ۞ وَلِنَّ جُندَنَا لَهُمُ ٱلْعَلَامُونَ ﴾ [ الصافات: ١٧١ - ١٧٣ ].

بيان الكلمات:

البيان الأول: عن أبي هريرة ﴿ أَن النبي عَيِّكِ قال: ﴿ هَلَكَ كِسْرَى ثُم لَا يَكُونُ كِسْرَى ثُم لَا يَكُونُ كَسْرَى بَعْدَهُ، وَلَتُقَسَّمَنَّ كُنُوزُهُمَا في سَبِيلِ اللَّه ﴾ (أَنُقَسَّمَنَّ كُنُوزُهُمَا في سَبِيلِ اللَّه ﴾ (أ).

البيان الثاني: عَنْ تَمِيمِ الدَّارِيِّ قَالَ: (سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّه عَلِيلِهِ يَقُولُ: « لَيَبْلُغَنَّ هَذَا الدِّينَ، بِعِزِّ الْأَهْرُ مَا بَلَغَ اللَّيْلُ وَالنَّهَارُ، وَلَا يَتُرُكُ اللَّهُ بَيْتَ مَدَرٍ وَلَا وَبَرِ إِلَّا أَدْخَلَهُ اللَّهُ هَذَا الدِّينَ، بِعِزِّ الْأَهْرُ مَا بَلَغَ اللَّيْلُ وَالنَّهَارُ، وَلَا يَتُرُكُ اللَّهُ بِهِ الْإِسْلَامَ، وَذُلَّا يُذِلِّ اللَّه بِهِ الْكُفْرَ » وَكَانَ تَمِيمٌ عَزِيزٍ أَوْ بِذُلِّ ذَلِيلٍ، عِزًّا يُعِزُّ اللَّه بِهِ الْإِسْلَامَ، وَذُلَّا يُذِلُّ اللَّه بِهِ الْكُفْرَ » وَكَانَ تَمِيمُ النَّيْرُ اللَّه بِهِ الْكُفْرَ » وَكَانَ تَمِيمُ النَّيْرُ اللَّه بِهِ الْمُعْمَ الْخَيْرُ وَالْمَالَمَ مِنْهُمُ الْخَيْرُ وَالشَّرَفُ وَالْحَرَّدُ، وَلَقَدْ أَصَابَ مَنْ أَسْلَمَ مِنْهُمُ الْخَيْرُ وَالشَّرَفُ وَالْحَرْزِيَةُ » (٢).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) رواه مسلم.

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد، والبيهقي، والحاكم، والطبراني، وابن حبان. وقال الشيخ شعيب الأرناؤوط في تعليقه على المسند: « صحيح على شرط مسلم ». كما صححه الألباني في السلسلة الصحيحة.



وأن تبليغ الرسالات والقاء البيانات، في زمن الفتن والضلالات، مِنْ أَوْجَبِ الواجباتِ، وانت لا نجاةً لِمَنْ تَعَلَّىَ ذَلَكَ بِنِرَّتِهِ الله بادائِه، وأن ضُرُوبِ الابتلاءِ بهذا الدين.

#### الكلمات:

الكلمات الثانية: ﴿ قُلْ إِنِي لَن يُجِيرَنِي مِنَ ٱللَّهِ أَحَدُّ وَلَنْ أَجِدَ مِن دُونِهِ مُلْتَحَدًا ﴿ إِلَّا الْكَلْمَاتِ الثَّانِيةِ : ﴿ قُلْ إِنِي لَن يُجِيرَنِي مِنَ ٱللَّهِ وَرَسُولُهُ فَإِنَّ لَهُ نَارَ جَهَنَّمَ خَلِدِينَ فِيهَا أَبَدًا ﴾ بَلَغًا مِن ٱللهِ وَرِسَالَتِهِ وَمَن يَعْصِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ فَإِنَّ لَهُ نَارَ جَهَنَّمَ خَلِدِينَ فِيهَا أَبَدًا ﴾ [ الجن: ٢٢، ٢٢] .

الكلمات الثالثة: ﴿ يَاأَيُّهَا الْمُذَيِّرُ ۞ قُرَ فَأَنَدِرْ ۞ وَرَبَّكَ فَكَيْرِ ۞ وَثِيَابَكَ فَطَهِرُ ۞ وَالرَّبِكَ فَاصْبِرْ ﴾ [المدنر: ١-٧].

الكلمات الرابعة: ﴿ ٱلَّذِينَ يُبَلِّغُونَ رِسَلَاتِ ٱللَّهِ وَيَخْشُونَهُ وَلَا يَخْشُونَ أَحَدًا إِلَّا ٱللَّهُ

وَكُفَىٰ بِاللّهِ حَسِيبًا ﴿ مَا كَانَ مُحَمَّدُ أَبَا أَحَدِ مِن رِّجَالِكُمْ وَلَكِن رَّسُولَ اللّهِ وَخَاتَم النَّبِيِّ فَيْ وَالْمَوْ اللّهِ وَكُلُوا اللّهَ ذِكْرُ كَثِيرًا ﴿ وَسَبِّحُوهُ الْمُؤُو اللّهَ ذِكْرُ كَثِيرًا ﴿ وَسَبِّحُوهُ الْمُؤُو اللّهَ ذِكْرُ كَثِيرًا ﴿ وَسَبِّحُوهُ اللّهُ وَأَصِيلًا ﴾ هُو النَّذِي يُصلِي عَلَيْكُمْ وَمَكَيْكُمْ لِيُخْرِعَكُمْ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النَّوْرِ وَكَانَ وَأَصِيلًا ﴾ هُو النَّذِي يُصلِي عَلَيْكُمْ وَمَكَيْكُمْ لَيُخْرِعَكُمْ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النَّورِ وَكَانَ بِالْمُؤْمِنِينَ رَحِيمًا ﴾ يَعِيمًا ﴾ يَعِيمُ مَوْم يَلْقُونَهُ سَلَمْ أَوْاعَدُ لَمُنْم أَجْرُ كَرِيمًا ﴾ يَتَأَيُّهَا النَّبِيُ إِنَّا اللّهِ بِإِذْنِهِ وَسِرَاجًا مُنِيرًا ﴾ وَنَاقِيبًا إِلَى اللهِ بِإِذْنِهِ وَسِرَاجًا مُنِيرًا ﴾ وَيَشِر اللّهُ وَنَاقِيبًا إِلَى اللّهِ بِإِذْنِهِ وَسِرَاجًا مُنِيرًا ﴾ وَيَشِر اللهُ وَمُشِيرًا وَنَافِيرًا وَنَافِيلًا إِلَى اللّهِ بِإِذْنِهِ وَسِرَاجًا مُنِيرًا ﴾ وَيَشْرِ وَنَاقِيبًا إِلَى اللّهِ بِإِذْنِهِ وَسِرَاجًا مُنِيرًا ﴾ وَنَاقِيبًا إِلَى اللّهِ فَضَالًا كَبِيرًا ﴿ وَكُونُهُ مِنْ اللّهِ فَضَالًا كَبِيرًا ﴾ وَلَا نُطِعِ الْكُوفِينَ وَالْمُنْفِقِينَ وَدَع أَذَاهُمُ وَنَاقِينَ وَكُولُ عَلَى اللّهِ وَكُفَى بِاللّهِ وَكُفَى بِاللّهِ وَكِيلًا ﴾ والأحزاب: ٣٩ - ١٤ ].

### بيان الكلمات:

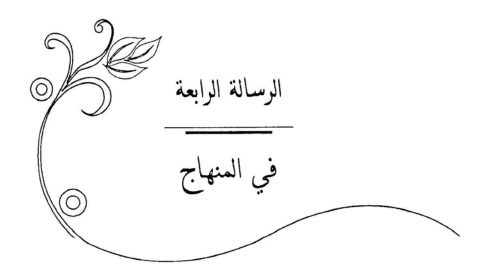
البيان الأول: عَنْ حُذَيْفَةَ بْنِ الْيَمَانِ عَنِ النَّبِيِّ عَيِّكِيْهِ قَالَ: « وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ، لَتَأْمُرُنَّ بِالْمُعُرُوفِ وَلَتَنْهَوُنَّ عَنِ الْمُنْكَرِ؛ أَوْ لَيُوشِكَنَّ اللَّه أَنْ يَبْعَثَ عَلَيْكُمْ عِقَابًا مِنْهُ، ثُمَّ تَدْعُونَهُ فَلَا يُسْتَجَابُ لَكُمْ » (١) .

البيان الثاني: عن أبي سعيد الحدري هذه، قال: سمعت رسول الله عليه يقول: « مَنْ رَأَى مِنْكُمْ مُنْكُرًا فَلْيُعَيِّرُهُ بِيَدِهِ، فإنْ لم يَسْتَطِعْ فَبِلسَانِه، فإن لم يستطعْ فَبِقَلْبِهِ، وذلك أضعفُ الإيمان » (٢).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) رواه أحمد، والترمذي وقال: حديث حسن. وحسنه الألباني أيضًا في صحيح الجامع.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم.



وأن مَدَارِجَ " الريانية " الهقة أساسُ الإمامة الدعوية، وأنَّ تَوَهُّمَ نجاحِ العملِ الإسلامي بغير هذا الْمَسلكِ ضَرْبُ مِنَ الْعَبَثِ. الكلمات:

الكلمات الأولى: ﴿ وَإِذِ اَبْتَكَنَ إِبْرَهِ عَمَ رَبُّهُ بِكَلِمَتِ فَأَتَمَهُنَّ قَالَ إِنِي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامُمَا قَالَ وَمِن ذُرِّيَتِيَّ قَالَ لَا يَنَالُ عَهْدِى الظَّلِمِينَ ﴾ [البقرة: ١٢٤].

الكلمات الثانية: ﴿ وَأَقِيمُوا الصَّلُوةَ وَءَاثُوا الرَّكُوةَ وَأَرْكُعُوا مَعَ الرَّكِعِينَ ﴿ وَأَقِيمُوا الصَّلُوةَ وَءَاثُوا الرَّكُونَ وَأَنتُمْ لَتَلُونَ الْمَكُمْ وَأَنتُمْ لَتَلُونَ الْمَكِنْبُ أَفَلًا تَعْقِلُونَ ﴿ وَآسْتَعِينُوا بِالصَّبِرِ النَّاسُ بِالْبِرِ وَتَنسَوْنَ أَنفُسَكُمْ وَأَنتُمْ لَتَلُونَ الْمَكِنْبُ أَفلًا تَعْقِلُونَ ﴿ وَآسَتَعِينُوا بِالصَّبِرِ وَالسَّعِينُ اللَّهُ اللَّذِينَ يَظُنُّونَ أَنَهُم مُلكَقُوا رَبِهِمْ وَأَنَّهُمْ إليهِ وَالصَّلُوةُ وَإِنَّهُمْ لَللَّهُ لَا تَعْمَلُوهُ وَإِنْهَا لَكَبِيرَةُ إلَّا عَلَى الْمُؤْمِنِينَ ﴾ [البقرة: ٤٣ - ٤١].

الكلمات الثالثة: ﴿ تُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ وَالَّذِينَ مَعَهُ الْكُفَّارِ رُحَمَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالَّذِينَ مَعَهُ الْلَهُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَّا اللَّهُ اللَّهُ وَرَضُونَا اللهِ وَرِضُونَا السِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِم مِن أَثَرِ السُّجُودِ ذَلِكَ مَثُلُهُمْ فِي التَّوْرَئِةِ وَمَثَلُهُمْ فِي اللِّنِحِيلِ كَزَرْعِ أَخْرَجَ شَطْعَهُ فَنَازَرَهُ فَاسْتَغَلَظَ فَاسْتَوَى عَلَى مُثُلُهُمْ فِي التَّوْرَئِةِ وَمَثَلُهُمْ فِي اللِّنِحِيلِ كَزَرْعِ أَخْرَجَ شَطْعَهُ فَنَازَرَهُ فَاسْتَغَلَظَ فَاسْتَوَى عَلَى اللَّهُ اللَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَاتِ مِنْهُم سُوقِهِ وَيُعَمِلُوا الصَّلِحَاتِ مِنْهُم اللَّهُ اللَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَاتِ مِنْهُم مَنْهُ وَأَجُرًا عَظِيمًا ﴾ [الفتح: ٢٩].

الكلمات الرابعة: ﴿ أَمَنَ هُوَ قَنِتُ ءَانَآءَ الَيْلِ سَاجِدًا وَقَآبِمًا يَحْذَرُ ٱلْآخِرَةَ وَيَرْجُوا رَحْمَةَ رَبِهِ مُّ قُلْ هَلْ يَسْتَوِى ٱلَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُوا ٱلْأَلْبَدِ ۞ قُلْ

يَعِبَادِ النَّذِينَ ءَامَنُوا النَّقُوا رَبَّكُمْ لِلَّذِينَ آخَسَنُوا فِي هَلَذِهِ الدُّنِيَا حَسَنَةٌ وَأَرْضُ اللَّهِ وَلِيعَةً إِنَّمَا يُوقَى الصَّيْرُونَ أَجَرَهُم بِعَيْرِ حِسَابٍ ﴿ قُلْ إِنِّ أَمْرَتُ أَنْ أَعَبُدُ اللّهَ مُخْلِصًا لَهُ الدِّينَ ﴿ وَأُمِرْتُ لِنَا يَوْمَ عَظِيمٍ ﴿ فَالْ اللّهَ أَعْبُدُ لِلَّا يَوْمَ عَظِيمٍ ﴾ فَلُ إِنِي آخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّي عَذَابَ يَوْمِ عَظِيمٍ ﴾ فَلُ اللّه أَعْبُدُ وَلَا اللّه أَعْبُدُ وَلَ اللّه أَعْبُدُ وَلَيْ اللّه أَعْبُدُ عَلَى اللّه أَعْبُدُ اللّه وَمِن عَظِيمٍ وَالْمَالِيمِ مَن دُونِهِ قُلُ إِنّ المُسْلِمِينَ الدِينَ خَسِرُوا أَنفُسَهُمْ وَأَهْلِيمٍ مِن فُوقِهِمْ ظُلَلُ مِن النَّارِ وَمِن تَعْلِيمُ ظُللُ ذَلِكَ الْقِيمَ عُلْلَ اللّهُ مِن النَّارِ وَمِن تَعْلِيمُ ظُللُ ذَلِكَ اللّهُ بِهِ عِبَادَهُ يَعِبَادِ فَاتَقُونِ ﴾ [ الزم: ٩ - ١٦].

الكلمات السادسة: ﴿ أُولَتِكَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِم مِّنَ النَّبِيِّنَ مِن ذُرِيَّةِ الْحَمَ وَمِمَّنَ مَكْنَا مَع نُوج وَمِن ذُرِيَّةِ إِنَرَهِيمَ وَإِسْرَهِ بِلَ وَمِمَّنَ هَدَيْنَا وَاجْنَبَيْنَأَ إِذَا نُنْكَى عَلَيْهِم عَايَثُمُ عَلَيْهِم عَايَثُمُ الرَّحْمَنِ حَمَلْنَا مَع نُوج وَمِن ذُرِيَّةِ إِنْرَهِيمَ وَإِسْرَهِ بِلَ وَمِمَّنَ هَدَيْنَا وَاجْنَبَيْنَأَ إِذَا نُنْكَى عَلَيْهِم عَايَثُم الرَّحْمَنِ خَرُوا سُحَدًا وَبُكِيًا ﴿ هَ هُ فَلَفَ مِنْ بَعْدِهِم خَلْفُ أَضَاعُوا الصَّلُوة وَاتَبَعُوا الشَّهُوتِ خَرُوا سُحَدًا وَبُكِيًا ﴾ وبي الله عن تاب وعامن وعَمِل صَلِيحًا فَأُولَئِكَ يَدْخُلُونَ الْجُنَّةُ وَلَا يُظْلَمُونَ شَيْعًا ﴾ ومريم: ٥٠ - ٢٠ ].

الكلمات السابعة: ﴿ وَعِبَادُ ٱلرَّمْنِ ٱلَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى ٱلْأَرْضِ هَوْنَا وَإِذَا خَاطَبَهُمُ الْجَدِهِلُونَ قَالُواْ سَلَنَمًا ۞ وَٱلَّذِينَ يَبِيتُونَ لِرَبِهِمْ سُجَدًا وَقِينَمًا ۞ وَٱلَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا ٱصْرِفَ عَنَا عَذَابَ جَهَنَّمُ إِنَ عَذَابَهَا كَانَ غَرَامًا ۞ إِنَّهَا سَآءَتَ مُسْتَقَرًا وَمُقَامًا ۞ وَٱلَّذِينَ إِذَا أَنفَقُواْ لَمْ يُسْرِفُواْ وَلَمْ يَقَثُرُواْ وَكَانَ بَيْنَ ذَالِكَ قَوَامًا ۞ وَمُقَامًا ۞ وَٱلَّذِينَ إِذَا أَنفَقُواْ لَمْ يُسْرِفُواْ وَلَمْ يَقَثُرُواْ وَكَانَ بَيْنَ ذَالِكَ قَوَامًا ۞ وَمُقَامًا ۞ وَالَّذِينَ إِذَا الْفَقُواْ لَمْ يُسْرِفُواْ وَلَمْ يَقَثُرُواْ وَكُنَا بَيْنَ ذَالِكَ قَوَامًا ۞

وَٱلَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ ٱللَّهِ إِلَنهًا ءَاخَرَ وَلَا يَقْتُلُونَ ٱلنَّفْسَ ٱلَّذِي حَرَّمَ ٱللَّهُ إِلَّا بِٱلْحَقِّ وَلَا يَزْنُونَ ۚ وَمَن يَفْعَلُ ذَلِكَ يَلْقَ أَثَامًا ۞ يُضَاعَفُ لَهُ ٱلْعَكَذَابُ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ وَيَغْلُدُ فِيهِ، مُهَانًا ١ إِلَّا مَن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ عَكَلًا صَالِحًا فَأُولَتِهِكَ يُبَدِّلُ ٱللَّهُ سَيِّعَاتِهِمْ حَسَنَنتٍ وَكَانَ ٱللَّهُ غَـفُولًا رَّحِيمًا ﴿ وَوَن تَابَ وَعَمِلَ صَلِخًا فَإِنَّهُ يَنُوبُ إِلَى ٱللَّهِ مَتَابًا ۞ وَٱلَّذِينَ لَا يَشْهَدُونَ ٱلزُّورَ وَإِذَا مَرُّواْ بِٱللَّقِو مَرُّواْ كِرَامًا ۞ وَٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرُواْ بِنَايَنِ رَبِهِمْ لَمْ يَخِرُواْ عَلَيْهَا صُمًّا وَعُمْيَانًا ۞ وَٱلَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا هَبْ لَنَا مِنْ أَزْوَكِجِنَا وَذُرِّيَّكُلِنَا قُـرَّةَ أَعْيُنِ وَأَجْعَلْنَا لِلْمُنَّقِينَ إِمَامًا ۞ أُولَتَهِكَ يَجُزُونَ ٱلْفُرْفَةَ بِمَا صَكِبُواْ وَيُلَقُّونَ فِيهَا يَحِيَّةُ وَسَلَمًا ۞ خَلِدِينَ فِيهَا حَسُنَتْ مُسْتَقَدًّا وَمُقَامًا ﴿ قُلْ مَا يَعْبَؤُا بِكُوْ رَبِّي لَوْلَا دُعَآؤُكُمْ فَقَدْ كَذَّبْتُمْ فَسَوْفَ يَكُونُ لِزَامًا ﴾ [ الفرقان: ٦٣ - ٧٧ ].

الكلمات الثامنة: ﴿ إِنَّمَا يُؤْمِنُ بِكَايَكِتِنَا ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِّرُواْ بِهَا خَرُّواْ سُجَّدًا وَسَبَّحُواْ بِعَمْدِ رَبِيهِمْ وَهُمْ لَا يَسْتَكْبِرُونَ ﴿ قَ لَتَجَافَى جُنُوبُهُمْ عَنِ ٱلْمَضَاجِعِ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفًا وَطَمَعًا وَمِمًّا رَزَقَنَاهُمْ يُنفِقُونَ ﴾ [السجدة: ١٥ - ١٦].

الكلمات التاسعة: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيتَ عَلَيْهِمْ ءَايَنتُهُ, زَادَتَهُمْ إِيمَانًا وَعَلَىٰ رَبِهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ۞ ٱلَّذِينَ يُقِيمُونَ ٱلصَّلَوةَ وَمِمَّا رَزَقُنَكُمْ يُنفِقُونَ ١ أُولَيْكِ هُمُ ٱلْمُؤْمِنُونَ حَقًّا لَهُمْ دَرَجَتُ عِندَ رَبِهِمْ وَمَغْفِرَةٌ وَرِزْقُ كَرِيرٌ ﴾ [ الأنفال: ٢ - ٤ ].

الكلمات العاشرة: ﴿ قَدْ أَفْلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ ۞ ٱلَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَشِعُونَ ۞ وَٱلَّذِينَ هُمْ عَنِ ٱللَّغْوِ مُعْرِضُونَ ۞ وَٱلَّذِينَ هُمْ لِلزَّكَاوَةِ فَنعِلُونَ ۞ وَٱلَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَنْفِظُونٌ ۞ إِلَّا عَلَيْ أَزْوَجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَنْهُمْ فَإِنَّهُمْ غَيْرُ مَلُومِينَ ۞ فَمَنِ ٱبْتَغَى وَرَآءَ ذَالِكَ فَأُوْلَئِكَ هُمُ ٱلْعَادُونَ ۞ وَٱلَّذِينَ هُرَ لِأَمَنَاتِهِمْ وَعَهْدِهِمْ رَعُونَ ۞ وَٱلَّذِينَ هُرَ عَلَى صَلَوَتِهِمْ يُحَافِظُونَ ۞ أُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْوَرِثُونَ ۞ ٱلَّذِينَ يَرِثُونَ ٱلْفِرْدَوْسَ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾ [المؤمنون: ١ - ١١ ].

الكلمات الحادية عشرة: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ هُم مِّن خَشْيَةِ رَبِّهِم مُّشْفِقُونَ ۞ وَٱلَّذِينَ هُم بِثَايَاتِ رَبِّهِمْ يُؤْمِنُونَ ۞ وَالَّذِينَ هُم بِرَبِّهِمْ لَا يُشْرِكُونَ ۞ وَالَّذِينَ يُؤْتُونَ مَا ءَاتَواْ وَقُلُوبُهُمْ وَجِلَةً أَنَّهُمْ إِلَىٰ رَبِّهِمْ رَجِعُونَ ۞ أُوَلَئِهِكَ يُسَارِعُونَ فِي ٱلْخَيْرَاتِ وَهُمْ لَمَا سَابِقُونَ ﴾ [المؤمنون: ٥٧ - ٦١]. بيان الكلمات:

.. لَ البيان الأول: عن أبي هريرة ﴿ أَن رسول اللَّه ﷺ قال: ﴿ مَنْ خَافَ أَدْلَجَ، وَمَنْ اللَّهِ عَلِيَّةً وَمَنْ اللَّهِ عَلِيَّةً ، وَمَنْ اللَّهِ عَالِيَةً ، وَمَنْ اللَّهُ عَالِيَةً ، أَلَا إِنَّ سِلْعَةَ اللَّهِ الْجُنَّةُ ﴾ (١) .

البيان الثاني: وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ عَلَيْهِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّه عَلِيْ اللَّه تعالى قَالَ: مَنْ عَادَى لِي وَلِيًّا فَقَدْ آذَنْتُهُ بِالْحَرْبِ! وَمَا تَقَرَّبَ إِلَيَّ عَبْدِي بِشَيْءِ أَحَبَّ إِلَيَّ مِمَّا مَنْ عَادَى لِي وَلِيًّا فَقَدْ آذَنْتُهُ بِالْحَرْبِ! وَمَا تَقَرَّبُ إِلَيَّ عِالنَّوَافِلِ حَتَّى أُحِبَّهُ، فَإِذَا أَحْبَبَتُهُ كُنْتُ سَمْعَهُ افْتَرَضْتُ عَلَيْهِ، وَمَا يَزَالُ عَبْدِي يَتَقَرَّبُ إِلَيَّ بِالنَّوَافِلِ حَتَّى أُحِبَّهُ، فَإِذَا أَحْبَبَتُهُ كُنْتُ سَمْعَهُ افْتَرَضْتُ عَلَيْهِ، وَمَا يَزَالُ عَبْدِي يَتَقَرَّبُ إِلَيَّ بِالنَّوَافِلِ حَتَّى أُحِبَّهُ، فَإِذَا أَحْبَبَتُهُ كُنْتُ سَمْعَهُ الْذِي يَسْمَعُ بِهِ، وَبَصَرَهُ الَّذِي يُعْصِرُ بِهِ، وَيَدَهُ الَّتِي يَيْطِشُ بِهَا، وَرِجْلَهُ الَّتِي يَمْشِي بِهَا، وَإِنْ سَأَلَنِي لَأُعْطِيَنَهُ، وَلَئِنِ اسْتَعَاذَنِي لَأُعِيذَنَّهُ » (٢).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي والحاكم. وصححه الألباني في صحيح الجامع.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري.



وأن "الريانية" معنى تريوي كُلِّ في ومصطلع دعوي شمولي ، يَضْمَعُ بين دلالتين الأولى: هي الانتسابُ إلى الرّب سبهانه؛ بتربية القلب على توحيد اللَّه وتفريده ، خَشْيَةً وخُشُوعًا ومَعَبَّةً ، ومعاهَدةً للنفس في سبيله؛ بتغليتها من باطن الإثم ، وذلك هو "العِلْمُ باللَّه " . والثانية : هي الدنتساب إلى الرّبيَّانِ - بفتع الراء وضمها - وهو قائد السفينة (١) ، وهو معنى الإمامة الدعوية . ولا بكون ذلك الا بالتفقه في الدين أخهكامًا وحِلَمُ الدياني : هو العالم وحِلَمُ الله بالداعية الميان الذاك يكون الرياني : هو العالم وحِلَمُ الله بالداعية الميان أبي الله بالداعية المحكيم ، الذي يربي بصغار العلم قبل كباره . ولا يكون كذلك الا إذا كان جامعًا للمعنيين ، أي : " عالِمًا باللَّهِ ، عالِمًا بأمر اللَّه " . وهو ابتلاءاتِ العمني " الإمام " . ثم إن هذا وذاك لا يكون الا بالدخول في ابتلاءاتِ العَمَل بِلَامَام " . ثم إن هذا وذاك لا يكون الا بالدخول في ابتلاءاتِ العَمَل بِلَامَام " . ثم إن هذا وذاك لا يكون العبد وخشوعه . قولاً وعَمَلاً ، وهو يتملل - أول ما يتعلى - أول ما يتعلى - في صلاة العبد وخشوعه .

### الكلمات:

الكلمات الأولى: ﴿ مَا كَانَ لِبَشَرٍ أَن يُؤْتِكُهُ اللّهُ الْكِتَابَ وَالْمُحَكَمَ وَالنَّابُوَّةَ ثُمَّ الكلمات الأولى: ﴿ مَا كَانَ لِبَشَرٍ أَن يُؤْتِكُهُ اللّهُ الْكِتَابَ وَالْمُحَكَمَ وَالنَّابُوَةَ ثُمَا كُنتُمْ تُعَلِّمُونَ مَعْ وَلَا يَأْمُرُكُمْ أَن تَنْخِذُواْ الْلَكَتِكَةَ وَالنَّبِيَّانَ أَرْبَابًا أَيَا مُرْكُمُ أَن تَنْخِذُواْ الْلَكَتِكَةَ وَالنَّبِيَّانَ أَرْبَابًا أَيَا مُرْكُمُ أَن تَنْخِذُواْ الْلَكَتِكَةَ وَالنَّبِيَّانَ أَرْبَابًا أَيَا مُرْكُمُ

<sup>(</sup>١) الرَّبَّانُ بفتح الراء، وقيل: الأفصح ضمها. ن. لسان العرب: مادة « ربن » .

بِٱلْكُفْرِ بَعْدَ إِذْ أَنتُم مُسْلِمُونَ ١٥ وَإِذْ أَخَذَ ٱللَّهُ مِيثَنَقَ ٱلنَّبِيِّئَنَ لَمَآ ءَاتَيْنُكُم مِن كِتُب وَحِكْمَةٍ ثُمَّ جَآءَكُمْ رَسُولٌ مُصَدِّقٌ لِمَا مَعَكُمْ لَتُؤْمِنُنَ بِهِ، وَلَتَنصُرُنَكُمْ قَالَ ءَأَقَرَرْتُع وَأَخَذْتُمْ عَلَىٰ ذَالِكُمْ إِصْرِيٌّ قَالُوٓا أَقْرَرْنَا ۚ قَالَ فَأَشَّهَدُوا وَأَنَا مَعَكُم مِنَ ٱلشَّاهِدِينَ ۞ فَمَن تَوَلَّىٰ بَعْدَ ذَلِكَ فَأُوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلْفَلْسِقُونَ ﴾ [آل عمران: ٧٩ - ٨٢].

الكلمات الثانية: ﴿ وَتَرَىٰ كَيْرًا مِنْهُمْ يُسُرِعُونَ فِي ٱلْإِنْمِ وَٱلْعُدُونِ وَأَحَلِهِمُ ٱلشُّحَتَّ لَيِنْسَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ۞ لَوَلَا يَنْهَنَّهُمُ ٱلرَّبَيْنِيُّونَ وَٱلْأَحْبَادُ عَن قَوْلِمِمُ ٱلْإِثْمَ وَأَكْلِهِمُ ٱلسُّحْتُ لَبِئْسَ مَا كَانُواْ يَصْنَعُونَ ﴾ [ المائدة: ٦٢، ٦٣ ].

الكلمات الثالثة: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَنَّخِذُ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَندَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِّ ٱللَّهِ ۚ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَشَدُّ حُبًّا يَلَّهِ وَلَوْ يَرَى ٱلَّذِينَ ظَلَمُوٓا إِذْ يَرُونَ ٱلْعَذَابَ أَنَّ ٱلْقُوَّةَ يِلَّهِ جَمِيعًا وَأَنَّ اللَّهَ شَكِيدُ ٱلْعَذَابِ ﴿ إِذْ تَبَرَّأَ ٱلَّذِينَ ٱلَّذِينَ ٱلَّذِينَ ٱلَّذِينَ الَّذِينَ ٱلْمَكَذَابَ وَتَقَطَّعَتْ بِهِمُ ٱلْأَسْبَابُ ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ ٱتَّبَعُواْ لَوَ أَكَ لَنَا كُرَّةً فَنَتَبَرًّا مِنْهُمْ كُمَا تَبَرَّءُواْ مِنَّا كَذَالِكَ يُرِيهِمُ ٱللَّهُ أَعْمَالُهُمْ حَسَرَتٍ عَلَيْهِمْ وَمَا هُم بِخَرِجِينَ مِنَ ٱلنَّارِ ﴾ [ البقرة: ١٦٥ - ١٦٧ ].

الكلمات الرابعة: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ أَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءُ فَأَخْرَجْنَا بِهِ مُعَرَّتٍ ثُخْنَلِفًا أَلُونَهُمَّا وَمِنَ ٱلْجِبَالِ جُدَدًا بِيضٌ وَحُمْرٌ تُخْتَكِفُ أَلُونُهُمَا وَغَرَابِيبُ سُودٌ ۞ وَمِنَ ٱلنَّاسِ وَالدُّوآبِّ وَٱلْأَنْعَامِ مُغْتَلِفُ ٱلْوَنْهُم كَذَالِكُ إِنَّمَا يَغْشَى ٱللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَـٰؤُأْ إِنَ ٱللَّهَ عَرْبِيُّ غَفُورٌ ١ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَتْلُونَ كِئْبَ ٱللَّهِ وَأَفَامُوا ٱلصَّلَوْةَ وَأَنفَقُوا مِمَّا رَزَقْنَاهُمْ سِرًّا وَعَلَانِيَةُ يَرْجُونَ بِجَكَرَةُ لَن تَبُورَ ١ لِيُوَقِيَهُمْ أَجُورَهُمْ وَيُزِيدُهُم مِّن فَضَيلِهِ ۚ إِنَّهُم غَفُورٌ شَكُورٌ ﴾ [ فاطر: ٢٧ - ٢٠ ].

### بيان الكلمات:

البيان الأول: عن جبير بن نفير عَنْ أَبِي الدَّرْدَاءِ قَالَ: « كُنَّا مَعَ رَسُولِ اللَّه عَلِيلَةٍ، فَشَخَصَ بِبَصَرِهِ إِلَى السَّمَاءِ، ثُمَّ قَالَ: « هَذَا أَوَانُ يُخْتَلَسُ الْعِلْمُ مِنَ النَّاس حَتَّى لا يَقْدِرُوا مِنْهُ عَلَى شَيْءٍ » فَقَالَ زِيَادُ بْنُ لِبِيدِ الْأَنْصَارِيُّ: كَيْفَ يُخْتَلَسُ مِنَّا وَقَدْ قَرَأْنَا الْقُرْآنَ؟ فَوَاللَّه لَنَقْرَأَنَّهُ وَلَنَقْرِئَنَّهُ نِسَاءَنَا وَأَبْنَاءَنَا. فَقَالَ: « ثَكِلَتْكَ أُمُّكَ يَا زِيَادُ إِنْ كُنْتُ لَأَعُدُّكَ مِنْ فُقَهَاءِ أَهْلِ الْمَدِينَةِ، هَذِهِ التَّوْرَاةُ وَالْإِنْجِيلُ عِنْدَ الْيَهُودِ وَالنَّصَارَى، فَمَاذَا تُغْنِي عَنْهُمْ؟ » قَالَ جُبَيْرٌ: فَلَقِيتُ عُبَادَةَ بْنَ الصَّامِتِ قُلْتُ أَلا تَسْمَعُ إِلَى مَا يَقُولُ أَخُوكَ أَبُو الدَّرْدَاءِ؟ فَأَخْبَرْتُهُ بِالَّذِي قَالَ أَبُو الدَّرْدَاءِ. قَالَ: صَدَقَ أَبُو الدَّرْدَاءِ، إِنْ شِئْتَ لأُحَدِّثَنَّكَ بِأَوَّلِ عِلْمٍ يُرْفَعُ مِنَ النَّاسِ: الْخُشُوعُ، يُوشِكُ أَنْ تَدْخُلَ مَسْجِدَ جَمَاعَةٍ فَلاَ تَرْكُ لَنْ تَدْخُلَ مَسْجِدَ جَمَاعَةٍ فَلاَ تَرَى فِيهِ رَجُلًا خَاشِعًا » (١).

وقال سفيان بن عيينة: «كان يقال: العلماء ثلاثة: عالم بالله يخشى الله، ليس بعالم بأمر الله وعالم بالمر الله عالم بالمر الله يخشى الله، فذاك العالم الكامل. وعالم بأمر الله ليس بعالم بالله، لا يخشى الله، فذلك العالم الفاجر » (٢). وأخرج البخاري في صحيحه - تعليقًا - عن ابن عباس المنه قال: « «كونوا ربانيين »: حلماء فقهاء. ويقال: الرباني الذي يربي الناس بصغار العلم قبل كباره » (٣).

البيان الثاني: وعن أبي هريرة ﴿ قَالَ: قال رَسُولَ اللَّهُ عَلِيلَةٍ: ﴿ إِنَّ أُوَّلَ مَا يُحَاسَبُ بِهِ العَبْدُ يَوْمَ القِيَامَةِ مِنْ عَمَلِهِ صَلاتُهُ، فَإِنْ صَلَحَتْ فَقَدْ أَفْلَحَ وأَنْجَحَ، وَإِنْ فَسَدَتْ فَقَدْ خَابَ وَخَسِرَ، فَإِنْ انْتَقَصَ مِنْ فَرِيضَتِهِ شَيْءٌ، قَالَ الرَّب تعالى: انْظُرُوا هَلْ لِعَبدي من تطوع؟ فَيُكَمَّلُ مِنْهَا مَا انْتَقَصَ مِنَ الفَرِيضَةِ، ثُمَّ تَكُونُ سَائِرُ أَعْمَالِهِ عَلَى هَذَا ﴾ (١٠).

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي، والحاكم عن أبي الدرداء. وصححه الألباني في صحيح سنن الترمذي. ورواه أحمد، والنسائي، والدارمي، والحاكم أيضًا عن عوف بن مالك الأشجعي. وقال الشيخ شعيب الأرناؤوط في تعقيبه على المسند: « حديث صحيح، وهذا إسناد قوي » .

<sup>(</sup>٢) رواه الدارمي في سننه، والبيهقي في شعبه، وأبو نعيم في الحلية.

<sup>(</sup>٣) كتاب العلم، باب العلم قبل القول والعمل.

قال ابن القيم كَلْلله: (جهاد النفس أربع مراتب (...).

إحداها: أن يجاهدها على تعلم الهدى، ودين الحق الذي لا فلاح لها ولا سعادة في معاشها ومعادها إلا به، ومتى فاتَها عِلْمُه شقيت في الدارين. الثانية: أن يجاهدها على العمل به بعد علمه، وإلا فمجرد العلم بلا عمل إن لم يضرها لم ينفعها. الثالثة: أن يجاهدها على الدعوة إليه وتعليمه من لا يعلمه، وإلا كان من الذين يكتمون ما أنزل الله من الهدى والبينات، ولا ينفعه علمه ولا ينجيه من عذاب الله. الوابعة: أن يجاهدها على الصبر على مشاق الدعوة إلى الله، وأذى الخلق، ويتحمل ذلك كله لله.

فإذا استكمل هذه المراتب الأربع صار من الربانيين. فإن السلف مجمعون على أن العالم لا يستحق أن يسمى ربانيًّا حتى يعرف الحق، ويعمل به، ويعلمه، فمن علم وعمل وعلم فذاك يدعى عظيمًا في ملكوت السماوات ) زاد المعاد لابن القيم: ( ١٠/٣ ).

<sup>(</sup>٤) رُواه النسائي، وابن ماجه، والتُرمِذِيُّ، وَقَالَ: حَدِيثٌ حَسَنٌ غريب. وصححه الشيخ الألباني في صحيح الجامع.

البيان الثالث: وعن أنس بن مَالِكِ عَلَى قَالَ: قالَ رسولُ اللَّه عَلَيْهِ: « أَوَّلُ مَا يُحَاسَبُ بهِ العبدُ يومَ القيامةِ الصَّلاةُ، فإنْ صَلَحَتْ صَلَحَ لَهُ سَائِرُ عَمَلِهِ، وَإِنْ فَسَدَتْ فَسَدَ سَائِرُ عَمَلِهِ » (١).

البيان الرابع: عَنْ رِفَاعَةَ بْنِ رَافِعِ قَالَ: « يَيْنَمَا رَسُولُ اللَّه عَلِيْ جَالِسٌ وَنَحْنُ حَوْلُهُ؟

إِذْ دَخَلَ رَجُلٌ فَأَتَى الْقِبْلَةَ فَصَلَّى، فَلَمَّا قَضَى صَلَاتَهُ جَاءَ فَسَلَّمَ عَلَى رَسُولِ اللَّه عَلِيْتِ اللَّه عَلَى الْقَوْمِ، فَقَالَ لَهُ رَسُولُ اللَّه عَلِيْتِ : « عليك، اذهب فَصَلٌ فَإِنَّكَ لَمْ تُصَلّ ». فَذَهَب فَصَلَّى، فَجَعَلَ رَسُولُ اللَّه عَلِيْتٍ يَرْمُقُ صَلَاتُهُ، وَلَا يَدْرِي مَا يَعِيبُ مِنْهَا، فَلَمَّا فَضَى صَلَاتَهُ جَاءَ فَسَلَّم عَلَى رَسُولِ اللَّه عَلِيْتٍ وَعَلَى الْقَوْمِ، فَقَالَ لَهُ رَسُولُ اللَّه عَلِيْتِ وَعَلَى الْقَوْمِ، فَقَالَ لَهُ رَسُولُ اللَّه عَلَيْتِ وَعَلَى الْقَوْمِ، فَقَالَ لَهُ رَسُولُ اللَّه عَلَيْتِ وَعَلَى الْقَوْمِ، فَقَالَ لَهُ رَسُولُ اللَّه عَلَيْتِ وَعَلَى الْقَوْمِ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّه عَلَيْتِ : « إِنَّهَا لَمْ عَلَى الْوَهُونِ اللَّه عَلَى اللَّهُ عَلَيْكَ الله عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ ال

\* \* \*

<sup>(</sup>١) رواه الطياليسي، والضياء، عن أنس. وصححه الألباني في صحيح الجامع.

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد، والنسائي، وأبو داود، وابن ماجه، والحاكم. وصححه الألباني في صحيح الجامع.



وأن المساجد هي صفرة العروج إلى اللَّه، ومَقَرَّاتُ الدعوة إلى اللَّه، وأن الدياط بها تعلمًا من علمائها وتعليمًا لشبابها، وحفاظًا على أداء المصلوات بجماعاتها؛ يُعَرِّنُ القلبَ باللَّه، ويصله بنوره جل علاه، وينشر الصلوات بجماعاتها؛ يُعَرِّنُ القلبَ باللَّه، ويصله بنوره جل علاه، وينشر الصلاح ني لل قطاع، ويوصل الهدى إلى لل البقاع. فالمساجد هي حصون الإيمان وقلاع الإسلام، منها ينطلق واليها يرجع لل خير.

#### الكلمات:

الكلمات الأولى: ﴿ اللّهُ نُورُ السَّمَوَتِ وَالآرَضِ مَثَلُ نُورِهِ كَمِشْكُومَ فِيهَا مِصْبَاحً المِصْبَاحُ فِي ذُهَاجَةً الزُّجَاجَةُ كَأَنَّهَا كَوْكَبُ دُرِي يُوقَدُ مِن شَجَرَةِ مُبَرَكَةِ زَيْتُونَةِ لَا شَرَقِيَةٍ وَلَا غَرْبِيَةٍ يَكَادُ زَيْنُهَا يُضِيّءُ وَلَق لَمْ تَمْسَسَهُ نَازُ ثُورُ عَلَى ثُورً يَهْدِى اللّهُ لِنُورِهِ مَن وَلَا غَرْبِيَةٍ يَكَادُ زَيْنُهَا يُضِيّءُ وَلَق لَمْ تَمْسَسَهُ نَازُ ثُورً عَلَى ثُورً يَهْدِى اللّهُ لِنُورِهِ مَن يَشَاءً وَيَضريبُ اللهُ الأَمْثَلُ لِلنّاسِ وَاللّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴿ فِي بُيُوتٍ أَذِنَ اللهُ أَن تُرْفَعَ وَيُذَكّرَ فِيهَا السَمُهُ يُسَيّحُ لَهُ فِيهَا بِالْفُكُو وَالْأَصَالِ ﴿ وَيَجَالُ لَا لُمُهِمِمْ يَحَدَقُ وَلا بَيعُ عَلَيمٌ فَي يَكُونُ يَومًا لَنْقَلّبُ فِيهِ الْقُلُوبُ وَالْأَبْصِكُو فَي يَعْفُونَ يَومًا لَنْقَلْبُ فِيهِ الْقُلُوبُ وَالْأَبْصِكُونَ عَلَيْ اللّهُ يَرَدُقُ مَن بَشَاءُ يَعَيْرِ حِسَابٍ ﴾ والنون مَا عَمِلُوا وَيَزِيدَهُم مِن فَضَلِهِ وَاللّهُ يَرُزُقُ مَن بَشَاءُ يَعَيْرِ حِسَابٍ ﴾ والنون مَا حَمَا اللهُ اللهُ وَيَوْمِ اللّهُ وَاللّهُ يَرُونُ مَن بَشَاءُ يَعَيْرِ حِسَابٍ ﴾ والنون مَا حَمَلُوا وَيَزِيدَهُم مِن فَضَلِهِ وَاللّهُ يَرُونُ مَن بَشَاءُ يَعَيْرِ حِسَابٍ ﴾

الكلمات الثانية: ﴿ قُلْ أَمَرَ رَبِي بِٱلْقِسْطِ وَأَقِيمُواْ وُجُوهَكُمْ عِندَ كُلِّ مَسْجِدٍ وَاَدْعُوهُ مُخْلِطِينَ لَهُ ٱلدِّيْنَ كُمَا بَدَأَكُمْ تَعُودُونَ ۞ فَرِيقًا هَدَىٰ وَفَرِيقًا حَقَّ عَلَيْهِمُ ٱلضَّلَالَةُ إِنَّهُمُ ٱلْخَدُوا ٱلشَّيَطِينَ ٱوْلِيَآءَ مِن دُونِ ٱللَّهِ وَيُحْسَبُونَ أَنَّهُم مُهْ تَدُونَ ۞ ۞ يَبَنِي عَادَمَ إِنَّهُمُ ٱلْخَدُوا ٱلشَّيَطِينَ أَوْلِيَآءَ مِن دُونِ ٱللَّهِ وَيُحْسَبُونَ أَنَّهُم مُهْ تَدُونَ ۞ ۞ يَبَنِي عَادَمَ

خُذُواْ ذِينَتَكُرُ عِندَ كُلِّ مَسْجِدِ وَكُلُواْ وَاَشْرَبُواْ وَلَا تُسْرِفُواْ إِنَّهُ لَا يُحِبُّ اَلْمُسْرِفِينَ ﴾ [الأعراف: ٢٩ - ٣١].

# بيان الكلمات:

البيان الأول: عَنْ عَبْدِ اللَّه بْنِ مَسْعُودِ وَ اللَّه مَنْ سَرَّهُ أَنْ يَلْقَى اللَّه غَدًا مُسْلِمُا فَلْيُحَافِظْ عَلَى هَوُلَاءِ الصَّلَواتِ حَيْثُ يُنَادَى بِهِنَّ، فَإِنَّ اللَّه شَرَعَ لِنَبِيِّكُمْ عَلِيلَةٍ سُنَنَ الْهُدَى، وَلَوْ أَنْكُمْ صَلَّيْتُمْ فِي بُيُوتِكُمْ كَمَا يُصَلِّي هَذَا اللَّهُ دَى، وَإِنَّهُنَّ مِنْ سُنَنِ الْهُدَى، وَلَوْ تَرَكْتُمْ سُنَّةَ نَبِيكُمْ لَصَلَلْتُمْ، وَمَا مِنْ رَجُلِ النَّهَ خَلِفُ فِي بَيْتِهِ لَتَرَكْتُمْ سُنَّةَ نَبِيكُمْ، وَلَوْ تَرَكْتُمْ سُنَّةَ نَبِيكُمْ لَصَلَلْتُمْ، وَمَا مِنْ رَجُلِ النَّهَ لَهُ بِكُلِّ لَيْتَ اللَّهُ لَهُ بِكُلِّ يَتَعَلِقُورَ، ثُمَّ يَعْمِدُ إِلَى مَسْجِدٍ مِنْ هَذِهِ الْمَسَاجِدِ؛ إِلَّا كَتَبَ اللَّهُ لَهُ بِكُلِّ يَتَعَلِقُومُ النَّهُ لَهُ بِكُلِّ خَصَلَقُ وَمَا عَنْهُ بِهَا دَرَجَةً، وَيَحُطُّ عَنْهُ بِهَا سَيِّئَةً، وَلَقَدْ رَأَيْتُنَا وَمَا يَتَخَلِّفُ عَنْهُ بِهَا سَيِّئَةً، وَلَقَدْ رَأَيْتُنَا وَمَا يَتَخَلِّفُ عَنْهُ بِهَا سَيَّتَةً، وَلَقَدْ رَأَيْتُنَا وَمَا يَتَخَلِّفُ عَنْهُ بِهَا اللَّهُ لَهُ بِكُلِّ عَنْهُ بِهُ اللَّهُ لَهُ بِكُلِّ عَنْهُ بِهَا سَيَّتَةً، وَلَعَدْ رَأَيْتُنَا وَمَا يَتَخَلِّفُ عَنْهُ إِلَا مُنَافِقُ مَعْلُومُ النِّفَاقِ! وَلَقَدْ كَانَ الرَّجُلُ يُؤْتَى بِهِ يُهَادَى بَينُ الرَّجُلَيْنِ، وَلَا السَّفَ فِي الصَّفِّ ! » (١٠).

البيان الثاني: عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ وَهُمْ أَنَّ رَسُولَ اللَّه عَلِيلِهِ قَالَ: ﴿ أَثْقَلُ الصَّلاةِ عَلَى البيان الثاني: عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ وَلَهُ وَلُو يَعْلَمُونَ مَا فَيهِمَا لأَتَوْهُمَا وَلَوْ حَبُوًا، ولَقَدْ الْنَافِقِينَ صَلاةُ العِشَاءِ وصَلاَةُ الفَجْرِ، ولو يَعْلَمُونَ مَا فَيهِمَا لأَتَوْهُمَا وَلَوْ حَبُوًا، ولَقَدْ هَمَمْتُ أَنْ آمُرَ بالصَّلاةِ فَتُعَلَّمُ بالنَّاسِ، ثم أَنْطَلِقَ مَعِي بِرِجَالٍ مَعَهُمْ هُمَمْتُ أَنْ آمُرَ بالصَّلاةِ فَتُحَمِّقُ بالنَّاسِ، ثم أَنْطَلِقَ مَعِي بِرِجَالٍ مَعَهُمْ عُرَمٌ مِنْ حَطَبٍ؛ إلى قَوْمِ لا يَشْهَدُونَ الصَّلاةِ فَأَحَرِقَ عَلَيْهِمْ بُيُوتَهُمْ بِالنَّارِ » (٢).

البيان الثالث: عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﷺ أَنَّ رَسُولَ اللَّه عَلِيْتِهِ قَالَ: ﴿ أَلاَ أَدُلُكُمْ عَلَى مَا يَمْحُو البيان الثالث: عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﷺ أَنَّ رَسُولَ اللَّه عَلِيْتِهِ قَالَ: ﴿ إِسْبَاعُ الْوُضُوءِ اللَّهُ بِهِ الْخَطَايَا وَيَرْفَعُ بِهِ الدَّرَجَاتِ؟ ﴾ قَالُوا: بَلَى يَا رَسُولَ اللَّه! قَالَ: ﴿ إِسْبَاعُ الْوُضُوءِ عَلَى الْمُكَارِهِ، وَكَثْرَةُ الخُطَا إِلَى الْمُسَاجِدِ، وَانْتِظَارُ الصَّلاَةِ بَعْدَ الصَّلاةِ. فَذَلِكُمُ الرِّبَاطُ! عَلَى الْمُسَاجِدِ، وَانْتِظَارُ الصَّلاَةِ بَعْدَ الصَّلاةِ. فَذَلِكُمُ الرِّبَاطُ! فَذَلِكُمُ الرِّبَاطُ!

البيان الرابع: عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﷺ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّه عَلَيْ اللَّهِ عَنْ مُؤْمِنٍ كُرْبَةً مِنْ كُرْبَةً مِنْ كُرْبِ يَوْمِ الْقِيَامَةِ. وَمَنْ يَسَّرَ عَلَى مُعْسِرٍ كُرْبَةً مِنْ كُرْبِ يَوْمِ الْقِيَامَةِ. وَمَنْ يَسَّرَ عَلَى مُعْسِرِ كُرْبِ الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ. وَمَنْ سَتَرَ مُسْلِمًا سَتَرَهُ اللَّه فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ. وَاللَّه يَسَرَ اللَّه عَلَيْهِ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ. وَمَنْ سَتَرَ مُسْلِمًا سَتَرَهُ اللَّه فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ. وَاللَّه فِي عَوْنِ أَخِيهِ. وَمَنْ سَلَكَ طَرِيقًا يَلْتَمِسُ فِيهِ عِلْمًا سَهَّلَ اللَّه في عَوْنِ أَخِيهِ. وَمَنْ سَلَكَ طَرِيقًا يَلْتَمِسُ فِيهِ عِلْمًا سَهَّلَ اللَّه

<sup>(</sup>١) رواه مسلم.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم.

لَهُ بِهِ طَرِيقًا إِلَى الْجُنَّةِ. وَمَا الْجُتَمَعَ قَوْمٌ في بَيْتٍ مِنْ بُيُوتِ اللَّه يَتْلُونَ كِتَابَ اللَّهِ، وَيَتَدَارَسُونَهُ بَيْنَهُمْ، إِلاَّ نَزَلَتْ عَلَيْهِمُ السَّكِينَةُ، وَغَشِيتْهُمُ الرَّحْمَةُ، وَحَفَّتْهُمُ الْـمَـلَائِكَةُ، وَذَكَرَهُمُ اللَّه فِيمَنْ عِنْدَهُ. وَمَنْ بَطَّأَ بِهِ عَمَلُهُ لَمْ يُسْرِعْ بِهِ نَسَبُهُ » (١) .

البيان الخامس: عن عُقْبَةَ بْنِ عَامِرٍ الجُهُنِي ﷺ قال: « خرج علينا رسول اللَّه عَلِيْتُهُ ونحن في الصُّفَّةِ فقال: « أَيُّكُمْ يحب أَن يَغْدُوَ كُلَّ يَوْم إلى بُطْحَانَ أُو العَقِيقِ؛ فَيَأْتِيَ مِنْهُ بِنَاقَتَيْنُ كَوْمَاوَيْنِ زَهْرَاوَيْنِ (٢)، يَأْخُذُهُمَا بغير إثْم باللَّه ﷺ، ولا قَطْعِ رَحِم؟ » قالوا: كُلّْنَا يا رسولَ اللَّه! قال: « فَلأَنْ يَغْدُوَ أَحدُكُم كلُّ يَوْمِ إلى المسْجِدِ؛ فَيَتَعَلَّمَ آيتين من كِتَابِ اللَّه ﷺ؛ خَيْرٌ لَهُ مِنْ ناقتين، وثَلاثٌ خيرٌ له من ثلاثٍ، وأَرْبعٌ خَيْرٌ لَهُ مِنْ أَرْبع، ومِنْ أَعْدَادِهِنَّ مِنَ الإبِل » (٣).

(١) رواه مسلم.

<sup>(</sup>٢) أهل الصُّفَّةِ: هم فقراء المهاجرين كانوا يبيتون بالمسجد النبوي. وأما بُطْحَان فهو: اسم وادٍ قرب المدينة المنورة، وكذلك العقيق مثله. وناقتان كَوْمَاوَانِ: تثنية كوماء، وهي: الناقة العظيمة السِّنَام العالية. وزهراء: يعنى سمينة، تميل إلى البياض من السُّمَنِ.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم، وأبو داود، وأحمد، وابن حبان، والبيهقي، والطبراني.



وأنَّ إقامَ الصلاة في الإسلام مقرونٌ أبدًا بإيتاء الزلّاة، وأن إيمان العبد لا يكمل حتى يكون من المنفقين في سبيل اللَّه؛ لأن حقيقة الإخلاص لا تكون إلا بتوحيد اللَّه في المال، على قاعدة أن " المال مال اللَّه، والبشر مستخلفون فيه! » وألَّد ربانية إلا بعجاهدة شُعِّ النفس، وتطهيرها بالإنفاق في مصارف الزكوات وفي كل وجوه الفير. الكلمات:

الكلمات الأولى: ﴿ ءَامِنُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ وَأَنفِقُواْ مِمَّا جَعَلَكُمْ شُسْتَخْلَفِينَ فِيةً فَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنكُرُ وَأَنفَقُواْ لَهُمْ أَجُرٌ كَبِيرٌ ﴾ [الحديد: ٧].

الكلمات الثانية: ﴿ مَثَلُ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمُولَهُمْ فِي سَبِيلِ ٱللّهِ كَمْثَلِ حَبَّةٍ أَنْبَتَتُ سَنَابِلَ فِي كُلِ سُنْبُكَةٍ مِّاقَةُ حَبَّةٍ وَٱللّهُ يُضَافِفُ لِمَن يَشَآءٌ وَٱللّهُ وَاسِعٌ عَلِيمُ ﴿ اللّهِ مُمّ لَا يُتَبِعُونَ مَآ أَنفَقُواْ مَنَّا وَلاَ أَذَى لَهُمْ آجُرُهُمْ اللّهِ ثُمّ لَا يُتَبِعُونَ مَآ أَنفَقُواْ مَنَّا وَلاَ أَذَى لَهُمْ آجُرُهُمْ عِندَ رَبِهِمْ وَلا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْرَنُونَ ﴿ وَهُ قُولُ مَعْرُوفُ وَمَغْفِرَةٌ خَيْرٌ مِن مَدَقَةٍ يَتْبَعُهَا آذَى وَاللّهُ عَنَى عَلِيمُ ﴿ وَلا هُمْ يَحْرَنُونَ ﴿ وَهُ قُولُ مَعْرُوفُ وَمَغْفِرَةٌ خَيْرٌ مِن مَا اللّهِ مِن اللّهُ مِنَا لَهُ مِن اللّهِ وَٱللّهُ عَنى عَلَيْهِمْ وَلا هُو مَنْ اللّهُ وَٱللّهُ وَٱللّهُ وَٱللّهُ عَنَى عَلَيهِمْ وَلا مُولَقُهُم بِاللّهِ وَٱللّهُ مَا اللّهُ مِنْ اللّهُ وَٱللّهُ عَلَى مَن عَلَى مَن عَلَى مَن عَنْ عَمْ مَا كُسَبُواْ وَاللّهُ لا يُعْدِى اللّهُ وَٱللّهُ عَلَى مَن عَلَي مَن عَلَى اللّهِ وَٱللّهُ لا يَقْدِى اللّهُ وَاللّهُ وَٱللّهُ عَلَى اللّهِ وَٱللّهُ لا يَعْدِى الْفَوْمُ ٱللّهُ وَاللّهُ فَاللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ مَن اللّهُ مِن اللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ مِن اللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ مَن اللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ مَن اللّهُ وَلَا اللّهُ مَن اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَمَن اللّهُ وَاللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

وَابِلٌ فَطَلُّ ۚ وَٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ۞ أَيَوَدُ أَحَدُكُمْ أَن تَكُونَ لَهُ جَنَّةٌ مِن نَجِيلِ وَأَعْنَابِ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ لَهُ فِيهَا مِن كُلِّ ٱلنَّمَرَتِ وَأَصَابَهُ ٱلْكِبَرُ وَلَهُ ذُرِّيَّةٌ ۖ ضُعَفَاتُهُ فَأَصَابَهَا إِعْصَارٌ فِيهِ نَارٌ فَأَحْتَرَفَتُ كَذَالِكَ يُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمُ ٱلْآيَاتِ لَعَلَكُمْ تَتَفَكُّرُونَ ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا أَنفِقُوا مِن طَيِّبَتِ مَا كَسَبْتُمْ وَمِنَّا أَخْرَجْنَا لَكُم مِنَ ٱلْأَرْضُ وَلَا تَيَمَّمُوا ٱلْخَبِيثَ مِنْهُ تُنفِقُونَ وَلَسْتُم بِعَاخِذِيهِ إِلَّا أَن تُغْمِضُوا فِيدً وَأَعْلَمُواْ أَنَّ ٱللَّهَ غَنِيٌّ حَكِمِيدٌ ۞ ٱلشَّيْطَانُ يَعِدُكُمُ ٱلْفَقْرَ وَيَأْمُرُكُم بِٱلْفَحْشَاءَ ۗ وَٱللَّهُ يَعِدُكُم مَّغَـفِرَةً مِنْهُ وَفَضْلًا وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلِيمٌ ١ يُؤْتِي الْحِكْمَةَ مَن يَشَآءٌ وَمَن يُؤْتَ الْحِكْمَةَ فَقَد أُوتِي خَيْرًا كَثِيرًا ۗ وَمَا يَذَكُّرُ إِلَّا أُولُوا الْأَلْبَكِ ۞ وَمَا أَنفَقْتُم مِن نَفَقَةٍ أَوْ نَذَرْتُم مِن نَكَذُدٍ فَإِنَ ٱللَّهَ يَعْلَمُهُمْ وَمَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ أَنصَادٍ ۞ إِن تُبْدُوا ٱلصَّدَقَاتِ فَنِعِمًا هِيٌّ وَإِن تُخْفُوهَا وَتُؤْتُوهَا ٱلْفُقَرَّاءَ فَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ وَيُكَفِّرُ عَنكُم مِّن سَبِعَانِكُمْ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ۞ ﴿ لَيْسَ عَلَيْكَ هُدَلهُمْ وَلَكِنَّ ٱللَّهَ يَهْدِى مَن يَشَآةً وَمَا ثُنفِقُواْ مِنْ خَيْرٍ فَلِأَنلُسِكُمْ وَمَا تُنفِقُونَ إِلَّا ٱبْتِغَاءَ وَجْهِ ٱللَّهِ وَمَا تُنفِقُواْ مِنْ خَيْرِ يُوَفَ إِلَيْكُمْ وَأَنْتُمْ لَا تُظْلَمُونَ ﴿ لِلْفُقَرَّاءِ ٱلَّذِينَ أَحْصِرُوا فِ سَبِيلِ ٱللَّهِ لَا يَسْتَطِبُونَ صَرَّبًا فِي ٱلْأَرْضِ يَعْسَبُهُمُ ٱلْحَكَاهِلُ أَغْنِيآ مِنَ ٱلتَّعَفُّفِ تَغْرِفُهُم بِسِيمَهُمْ لَا يَسْتَكُونَ ٱلنَّاسَ إِلْحَافَا ۗ وَمَا ثُنفِقُوا مِنْ خَكْيرِ فَإِنَّ ٱللَّهَ بِهِ عَلِيكُم الَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَلَهُم بِأَلَّتِلِ وَٱلنَّهَادِ سِتًّا وَعَلَانِيكَةً فَلَهُمْ أَجْرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ وَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ [ البقرة: ٢٦١ - ٢٧٤].

الكلمات الثالثة: ﴿ لَن نَنَالُوا ٱلْبِرَّ حَتَّى تُنفِقُوا مِمَّا تُحِبُّونً وَمَا لُنفِقُوا مِن شَيْءٍ فَإِنَّ ٱللَّهَ بِهِمْ عَلِيمٌ ﴾ [آل عمران: ٩٢].

الكلمات الرابعة: ﴿ لِلْفُقَرَآءِ ٱلْمُهَاجِرِينَ ٱلَّذِينَ أُخْرِجُواْ مِن دِيَسْرِهِمْ وَأَمْوَالِهِمْ يَبْتَغُونَ فَضَّلًا مِّنَ ٱللَّهِ وَرِضَوَنًا وَيَنصُرُونَ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُۥ أُولَتِهِكَ هُمُ ٱلصَّادِقُونَ ۞ وَٱلَّذِينَ تَبَوَّءُو ٱلدَّارَ وَٱلْإِيمَانَ مِن قَبْلِهِمْ يُحِبُّونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ وَلَا يَجِدُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَحَةً مِمَّآ أُوتُواْ وَيُؤْثِرُونَ عَلَىٰ أَنفُسِمِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ وَمَن يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ، فَأُولَيِكَ هُمُ ٱلْمُقَلِحُونَ ﴾ [ الحشر: ٨، ٩ ].

الكلمات الخامسة: ﴿ وَٱلَّذِينَ يَكْنِرُونَ ٱلدَّهَبَ وَٱلْفِضَةَ وَلَا يُنفِقُونَهَا فِي

سَبِيلِ ٱللّهِ فَبَشِّرَهُم بِعَذَابٍ أَلِيمِ ﴿ يَوْمَ يُحْمَىٰ عَلَيْهَا فِي نَارِ جَهَنَّمَ فَتُكُوكُ بِهَا جِبَاهُهُمْ وَجُنُوبُهُمْ وَظُهُورُهُمُّ هَنذَا مَا كَنَتُمْ لِأَنفُسِكُو فَذُوقُوا مَا كُنتُمُ تَكْنِزُونَ ﴾ [التوبة: ٣٤، ٣٠].

## بيان الكلمات:

... - البيان الأول: عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ اللَّهِ عَلَيْتُ قَالَ: ﴿ لاَ يَتَصَدَّقُ أَحَدٌ بِتَمْرَةِ اللَّهِ عَلَيْتُ قَالَ: ﴿ لاَ يَتَصَدَّقُ أَحَدٌ بِتَمْرَةِ مِنْ كَسْبِ طَيِّبٍ - وَلاَ يَقْبَلُ اللَّهِ إِلاَ الطَّيِّبَ - إِلاَ أَخَذَهَا اللَّه بِيَمِينهِ فَيُرَبِّيهَا كَمَا يُرَبِّي مِنْ كَسْبِ طَيِّبٍ - وَلاَ يَقْبَلُ اللَّهِ إِلاَ الطَّيِّبَ - إِلاَ أَخَذَهَا اللَّه بِيَمِينهِ فَيُرَبِّيهَا كَمَا يُرَبِّي مِنْ كَسْبِ طَيِّبٍ - وَلاَ يَقْبَلُ اللَّهِ إِلاَ الطَّيِّبِ - إِلاَ أَخَذَهَا اللَّه بِيَمِينهِ فَيُرَبِّيهَا كَمَا يُرَبِّي أَوْ أَخْظَمَ » (١).

البيان: الثاني: عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ أَنَّ رَسُولَ اللَّه عَيِّلِيْ قَالَ: « لاَ حَسَدَ إِلا في اثْنَتَيْن: رَجُل عَلَمَهُ اللَّه الْقُرْآن، فَهُوَ يَتْلُوهُ آنَاءَ اللَّيْلِ وَآنَاءَ النَّهَارِ، فَسَمِعَهُ جَارٌ لَهُ فَقَالَ: لَيْتَنِي رَجُل عَلَمَهُ اللَّه الْقُرْآن، فَهُوَ يَتْلُوهُ آنَاءَ النَّهَارِ، فَسَمِعَهُ جَارٌ لَهُ فَقَالَ: لَيْتَنِي أُوتِيتُ مِثْلَ مَا يَعْمَلُ، وَرَجُل آتَاهُ اللَّه مَالًا فَهُوَ يُهْلِكُهُ فِي أُوتِيتُ مِثْلَ مَا يُعْمَلُ، وَرَجُل آتَاهُ اللَّه مَالًا فَهُوَ يُهْلِكُهُ فِي الْحَقِي فَلانٌ؛ فَعَمِلْتُ مِثْلَ مَا يَعْمَلُ » (٢).

البيان الثالث: عَنِ ابْنِ مَسْعُودٍ ﴿ قَالَ: سَمِعْتُ النَّبِيَّ عَيِّكَ مِ يَقُولُ: ﴿ لاَ حَسَدَ إِلاَ فَي الْنَاقُ اللَّه حِكْمَةً فَهُوَ الْنَاقُ اللَّه حِكْمَةً فَهُوَ الْنَاقُ اللَّه حِكْمَةً فَهُوَ الْنَاقُ اللَّه حِكْمَةً فَهُوَ يَقُضِى بِهَا وَيُعَلِّمُهَا ﴾ (٣).

البيان الرابع: عن أبي هريرة ﴿ أَن النبيَّ عَيْقِ عَادَ بِلالًا، فأَخْرَجَ لَهُ صُبَرًا مِنْ تَمْرِ ('')، فقالَ: ﴿ مَا هَذَا يَا بِلالُ؟ ﴾ قالَ: ادَّخَوْتُهُ لكَ يَا رَسُولَ اللَّه - قالَ: ﴿ أَمَا تَخْشَى أَنْ يُجْعَلَ فَقَالَ: ﴿ مَا هَذَا يَا بِلالُ؟ ﴾ قالَ: ادَّخَوْتُهُ لكَ يَا رَسُولَ اللَّه - قالَ: ﴿ أَمَا تَخْشَى أَنْ يُجْعَلَ لَكَ يَا رَسُولَ اللَّه - قالَ: ﴿ أَمَا تَخْشَى أَنْ يُجْعَلَ لَكَ يَا بِلالُ وَلا تَخْشَ مِنْ ذِي العَوْشِ إِقْلالًا ﴾ ('').

البيان الخامس: عَنْ أَسْمَاء بِنْتِ أَبِي بَكْرِ الصِّدِّيقِ ﴿ الصَّدِّيقِ السَّالَ عَلَيْكِم:

<sup>(</sup>١) متفق عليه. والفَلُوُ: هو الْمُهْرُ. والقَلُوصُ: النَّاقَةُ الشَّائِةُ.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري.

<sup>(</sup>٣) متفق عليه. والمراد بالحسد هنا: الغبطة. وهو تَـمَنّي مثل ما لِلْمُغْتَبَطِ. وهذا أمر حسن، وله نيته، فإن تمنّى زوالَها عنه فذلك حرام، وهو الحسد المذموم.

<sup>(</sup>٤) الصُّبَرُ: جمع صُبْرَة، وهي: مَا مُجمِع من الطعام بلا كَيْلِ ولا وَزْنِ، بعضه فوق بعض على هيئة الكُومَة. ن السان العرب: ( صبر ).

<sup>(</sup>٥) رواه أبو يعلى في مسنده، والطبراني في الكبير والأوسط، كما رواه البزار، والبيهقي في الشعب، وأبو نعيم في الحلية. وصححه الألباني في السلسلة الصحيحة، وفي صحيح الجامع، وفي صحيح الترغيب.

« اللَّهُمَّ أَعْطِ مُمْسِكًا تَلَفًا » (٣).

« لاَ تُوكِي فَيُوكَى عَلَيْكِ » (١). وفي رواية أخرى عنها أيضًا أنه عَلِيْكِمْ قال: « اِنْفَحِي أَوِ اِنْضِحِي أَوْ أَنْفِقِي، وَلا تُحْصِي فَيُحْصِيَ اللَّه عَلَيْكِ، وَلاَ تُوعِي فَيُوعِيَ اللَّه عَلَيْكِ » (٢). البيان السادس: عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ أَنَّ رَسُولُ اللَّهِ عَلِيْتِهِ قَالَ: ﴿ مَا مِنْ يَوْم يُصْبِحُ الْعِبَادُ فِيهِ إِلا مَلَكَانِ يَنْزِلانِ فَيَقُولُ أَحَدُهُمَا: « اللَّهُمَّ أَعْطِ مُنْفِقًا خَلَفًا ». وَيَقُولُ الْآخَرُ:

<sup>(</sup>١) متفق عليه. وقوله: ( تُوكِي ) هو فِعْلُ « أَوْكَى »، أي: ربط فم الوِعَاءِ – أو السِّقَاءِ – وشده بالخبط؛ قصد الحفظ والادخار.

<sup>(</sup>٢) متفق عليه. والنَّفْحُ: الْمُنْحُ. والنَّصْحُ: الصَّبُّ. وكلاهما بمعنى العطاء. وأَوْعَى يُوعِي إيعَاءُ، أي: أمْسَكَ المالَ في الوِعَاءِ ومَنْعَهُ.

<sup>(</sup>٣) متفق عليه.



وأن أصول الإسلام ثابتة ابعانًا وعملًا، وهي مدار الدين والدعوة، وإنها تتلفع اساسًا في معرفة الله، والتفقه في المهائق الله والتفقه في المهائق الله وأن الوعود الدنيوية في الإسلام تابعة للوعود الأخروية، والعكس غير صحيح، وأن صحة أي عمل إسلامي إنما تتحدد بِقَدْرِ الرتباطه بها خِدْمَةً وتَخَلَّقًا.

#### الكلمات:

الكلمات الأولى: ﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُشَكِى وَمَعْيَاى وَمَعَاقِ لِلَّهِ رَبِّ اَلْعَلَمِينَ ﴿ لَا شَرِيكَ لَلَّمْ وَبِذَالِكَ أَمِرْتُ وَأَنَا أَوَّلُ اَلْسُتِلِمِينَ ﴾ [ الأنعام: ١٦٢، ١٦٣].

الكلمات النانية: ﴿ شَرَعَ لَكُمْ مِنَ ٱلِدِينِ مَا وَصَىٰ بِهِ وَوَ الَّذِى َ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ وَمَا وَصَيْنَا بِهِ عِيْ إِبْرَهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَىٰ أَنْ أَقِيمُوا الدِينَ وَلَا لَنَفَرَقُوا فِيهِ كَبُرَ عَلَى الْمُشْرِكِينَ مَا لَدَعُوهُمْ إِلَيْهُ اللّهُ يَجْتَبِى إِلَيْهِ مَن يَشَآءُ وَيَهْدِى إِلَيْهِ مَن يُنِيبُ ۞ وَمَا نَفَرَقُوا إِلّا مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَهُمُ الْعِلْمُ بَعْيَا بَيْنَهُمْ وَلَوْلا كَلِمَةُ سَبَقَتَ مِن رَبِكَ إِلَى وَمَا نَفَرَقُوا إِلّا مِنْ بَعْدِهِمْ لَنِي شَكِي إِلَى الْمَرْتُ وَلا نَلْمَ اللّهُ مِنْ بَعْدِهِمْ لَنِي شَكِي مِنْ الْمَا أَنْ اللّهُ مِن اللّهُ مِنْ بَعْدِهِمْ لَنِي شَكِي مِنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَعْمَا أَلَالُهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ الل

الكلمات الثالثة: ﴿ وَهَلَ أَتَنْكَ حَدِيثُ مُوسَىٰ ۞ إِذْ رَءَا نَازًا فَقَالَ لِأَهْلِهِ ٱمْكُثُوّاً

إِنِّ ءَانَسَتُ نَارًا لَعَلِيِّ ءَالِيكُم مِنْهَا بِقَبَسٍ أَوْ أَجِدُ عَلَى ٱلنَّارِ هُدًى ﴿ فَلَمَّا أَلَاهَا نُودِيَ يَنْمُوسَىٰ ۞ إِنِّ أَنَا ۚ رَبُّكَ فَأَخْلَعْ نَعْلَيْكُ ۚ إِنَّكَ بِٱلْوَادِ ٱلْمُقَدِّسِ طُوَى ۞ وَأَنَا ٱخْتَرَتُكَ فَأُسْتَمِعَ لِمَا يُوحَىٰ ۞ إِنَّنِيٓ أَنَا ٱللَّهُ لَآ إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَأَعْبُدُنِي وَأَقِمِ ٱلصَّلَوٰةَ لِذِكْرِيٓ ۞ إِنَّ ٱلسَّكَاعَةَ ءَالِيَةُ أَكَادُ أُخْفِيهَا لِتُجْزَىٰ كُلُّ نَفْسِ بِمَا تَسْعَىٰ ﴿ فَلَا يَصُدَّنَكَ عَنْهَا مَن لَا يُؤْمِنُ بِهَا وَأُتَّبَعَ هَوَىٰهُ فَتَرْدَىٰ ﴾ [طه: ٩ - ١٦].

الكلمات الرابعة: ﴿ وَقَالَ رَجُلُ مُؤْمِنٌ مِّنْ ءَالِ فِرْعَوْنَ يَكُنُمُ إِيمَنَهُ وَأَنْقُتُلُونَ رَجُلًا أَن يَقُولَ رَقِى ٱللَّهُ وَقَدْ جَآءَكُمْ بِٱلْبَيِّنَاتِ مِن زَبِّكُمْ ۖ وَإِن يَكُ كَاذِبًا فَعَلَيْهِ كَذِبُهُ وَإِن يَكُ صَادِقًا يُصِبَكُم بَعْضُ ٱلَّذِي يَعِدُكُمْ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِي مَنْ هُوَ مُسْرِفُ كُذَّابُ ۞ يَفَوْمِ لَكُمْ ٱلْمُلَّكُ ٱلْيَوْمَ ظَلِهِرِينَ فِي ٱلْأَرْضِ فَمَن يَنصُرُنَا مِنْ بَأْسِ ٱللَّهِ إِن جَآءَنَا قَالَ فِرْعَوْنُ مَا أُرِيكُمْ إِلَّا مَا أَرَىٰ وَمَاۤ أَهْدِيكُو إِلَّا سَبِيلَ ٱلرَّشَادِ ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِي ءَامَنَ يَنْقُومِ إِنِّ أَخَافُ عَلَيْكُم مِثْلَ يَوْمِ ٱلْأَحْزَابِ ﴿ مِثْلَ دَأْبِ قَوْمِ نُوجٍ وَعَادِ وَثَمُودَ وَٱلَّذِينَ مِنْ بَعَدِهِمْ وَمَا ٱللَّهُ يُرِيدُ ظُلْمًا لِلْعِبَادِ ﴿ وَيَنْقَوْمِ إِنِّ أَخَافُ عَلَيْكُمْ يَوْمَ ٱلنَّنَادِ ﴿ يَوْمَ تُولُونَ مُدْبِرِينَ مَا لَكُمْ مِنَ ٱللَّهِ مِنْ عَاصِيٌّ وَمَن يُضْلِلِ ٱللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادِ ۞ وَلَقَدْ جَآءَ كُمْ يُوسُفُ مِن قَبْلُ بِٱلْبَيِّنَتِ فَمَا زِلْتُمْ فِي شَكِ مِتَّمَا جَآءَكُم بِهِ ۚ حَتَّىٰ إِذَا هَلَكَ قُلْتُمْ لَن يَبْعَثُ ٱللَّهُ مِنْ بَعَدِهِ، رَسُولًا كَذَلِكَ يُضِلُّ ٱللَّهُ مَنْ هُوَ مُسْرِفٌ مُرْتَابٌ ﴿ ٱلَّذِينَ يُجُلدِلُونَ فِي ءَايَتِ اللَّهِ بِغَيْرِ سُلُطَنٍ أَتَنَهُم ۚ كَبُرَ مَقْتًا عِندَ اللَّهِ وَعِندَ الَّذِينَ ءَامَنُوأَ كَذَلِكَ يَطْبَعُ ٱللَّهُ عَلَى كُلِّ قَلْبِ مُتَكَبِّرٍ جَبَّادٍ ۞ وَقَالَ فِرْعَوْنُ يَاهَامَنُ ٱبْنِ لِي صَرْحًا لَّعَلِّيَ أَبْلُغُ ٱلْأَسْبَنَبَ ۚ أَسْبَنَبَ ٱلسَّمَوَتِ فَأَطَّلِعَ إِلَىٓ إِلَكِهِ مُوسَىٰ وَإِنِّي لَأَظُنُّهُم كَنِدِبًا وَكَذَالِكَ زُيِّنَ لِفِرْعَوْنَ شُوَّءُ عَمَلِهِ، وَصُدَّ عَنِ ٱلسَّبِيلِّ وَمَا كَيْدُ فِرْعَوْنَ إِلَّا فِي تَبَابٍ ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِي ءَامَنَ يَنْقُومِ ٱتَّبِعُونِ أَهْدِكُمْ سَبِيلَ ٱلرَّشَادِ ﴿ يَنْقُومِ إِنَّمَا هَلذِهِ ۗ ٱلْحَيَوٰةُ ٱلدُّنْيَا مَتَنَعٌ وَإِنَّ ٱلْآخِرَةَ هِيَ دَارُ ٱلْقَكَرارِ ۞ مَنْ عَمِلَ سَيِّئَةً فَلَا يُجُزَيَ إِلَّا مِثْلُهَا ۚ وَمَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِّن ذَكَرٍ أَوْ أُنْثَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَأُولَتِهِكَ يَدْخُلُونَ ٱلْجَنَّةَ يُزْرَفُونَ فِيهَا بِغَيْرِ حِسَابٍ ۞ ﴿ وَيَنفُومِ مَا لِيَ أَدْعُوكُمْ إِلَى ٱلنَّجَوْةِ وَتَدْعُونَنِي إِلَى ٱلنَّارِ ۞ تَدْعُونَنِي لِأَكُ فُرَ بِٱللَّهِ وَأُشْرِكَ بِهِ، مَا لَيْسَ لِي بِهِ، عِلْمٌ وَأَنَا أَدْعُوكُمْ إِلَى ٱلْعَزِيزِ ٱلْغَفَارِ ۞ لَا جَرَمَ أَنَّمَا تَدْعُونَنِيَ إِلَيْهِ لَيْسَ لَهُ دَعْوَةٌ فِي ٱلدُّنْيَا وَلَا فِي ٱلْآخِرَةِ وَأَنَّ

مَرَدُّنَا ۚ إِلَى ٱللَّهِ وَأَنَ ٱلْمُسْرِفِينَ هُمْ أَصْحَابُ ٱلنَّارِ ۞ فَسَتَذْكُرُونَ مَا أَقُولُ لَكُمُّ وَأُفَوِّضُ أَمْرِى ۚ إِلَى ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ بَصِيرًا بِٱلْعِبَادِ ۞ فَوَقَىٰهُ ٱللَّهُ سَيِّءَاتِ مَا مَكَرُواً وَحَاقَ بِعَالِ فِرْعَوْنَ سُوَّءُ ٱلْعَذَابِ ﴾ [ غافر: ٢٨ - ٤٠ ].

# بيان الكلمات:

البيان الأول: عن عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ ﴿ قَالَ: ﴿ بَيْنَمَا نَحْنُ عِنْدَ رَسُولِ اللَّهِ عَلِيْكِم ذَاتَ يَوْم إِذْ طَلَعَ عَلَيْنَا رَجُلٌ شَدِيدُ بَيَاضِ الثِّيَابِ شَدِيدُ سَوَادِ الشُّعَرِ، لاَ يُرَى عَلَيْهِ أَثَرُ السَّفَرِ وَلاَ يَعْرِفُهُ مِنَّا أَحَدٌ، حَتَّى جَلَسَ إِلَى النَّبِيِّ عَيْلِيَّةٍ فَأَسْنَدَ رُكْبَتَيْهِ اِلْمِي وُوَضَعَ كَفَّيْهِ عَلَى فَخِذَيْهِ، وَقَالَ: يَا مُحَمَّدُ أَخْبِرْنِي عَنِ الْإِسْلَامِ؟ فَقَالَ رَسُولُ اللَّه عَيْلِكَم: « الْإِسْلاَمُ أَنْ تَشْهَدَ أَنْ لا إِلَهَ إِلا اللَّه، وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّه، وَتُقِيمَ الصَّلاَةَ، وَتُؤْتِى الزَّكَاةَ، وَتَصُومَ رَمَضَانَ، وَتَحُجَّ الْبَيْتَ إِنِ اسْتَطَعْتَ إِلَيْهِ سَبِيلًا » قَالَ: صَدَقْتَ. قَالَ: فَعَجِبْنَا لَهُ يَسْأَلُهُ وَيُصَدِّقُهُ! قَالَ: فَأَخْبِرْنِي عَنِ الْإِيمَانِ؟ قَالَ: « أَنْ تُؤْمِنَ بِاللَّه، وَمَلَائِكَتِهِ، وَكُتُبِهِ، وَرُسُلِهِ، وَالْيَوْمِ الْآخِرِ، وَتُؤْمِنَ بِالْقَدَرِ خَيْرِهِ وَشَرِّهِ. » قَالَ: صَدَقْتَ. قَالَ: فَأَخْبِرْنِي عَنِ الْإِحْسَانِ؟ قَالَ: ﴿ أَنْ تَعْبُدَ اللَّهِ تَتَأَنَّكَ تَرَاهُ، فَإِنْ لَمْ تَكُنْ تَرَاهُ فَإِنَّهُ يَرَاكِ » . قَالَ: فَأَخْبِرْنِي عَنِ السَّاعَةِ؟ قَالَ: « مَا الْمَسْؤُولُ عَنْهَا بِأَعْلَمَ مِنَ السَّائِلِ » . قَالَ: فَأَخْبِرْنِي عَنْ أَمَارَاتِهَا؟ قَالَ: « أَنْ تَلِدَ الْأَمَةُ رَبَّتَهَا، وَأَنْ تَرَى الْحُفَاةَ الْعُرَاةَ الْعَالَةَ رِعَاءَ الشَّاءِ يَتَطَاوَلُونَ في الْبُنْيَانِ » . قَالَ: ثُمَّ انْطَلَقَ فَلَبِثْتُ مَلِيًّا، ثُمَّ قَالَ لِي: « يَا عُمَرُ أَتَدْرِي مَنِ السَّائِلُ؟ » قُلْتُ: اللَّه وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ؟ قَالَ: ﴿ فَإِنَّهُ جِبْرِيلُ أَتَاكُمْ يُعَلِّمُكُمْ دِينَكُمْ! ﴾ (١).

البيان الثاني: عَنْ أَبِي مُوسَى عَلَىٰ عَنِ النَّبِيِّ عَلَىٰ قَالَ: « مَثَلُ مَا بَعَثَنِي اللَّه بِهِ مِنَ الْهُدَى وَالْعِلْمِ، كَمَثَل الْغَيْثِ الْكَثِيرِ أَصَابَ أَرْضًا، فَكَانَ مِنْهَا نَقِيَّةٌ قَبِلَتِ الْمَاءَ، فَأَنْبَتَتِ الْكَلَأَ وَالْعُشْبَ الْكَثِيرَ، وَكَانَتْ مِنْهَا أَجَادِبُ أَمْسَكَتِ الْمَاءَ فَنَفَعَ اللَّه بِهَا النَّاسَ، فَشَرِبُوا وَسَقَوْا وَزَرَعُوا، وَأَصَابَتْ مِنْهَا طَائِفَةً أُخْرَى إِنَّهَا هِيَ قِيعَانٌ لَا تُمْسِكُ مَاءً وَلَا تُنْبِتُ كَلَّا، فَذَلِكَ مَثَلُ مَنْ فَقُهَ في دِينِ اللَّه وَنَفَعَهُ مَا بَعَثَنِي اللَّه بِهِ فَعَلِمَ وَعَلَّمَ، وَمَثَلُ مَنْ لَمْ يَرْفَعْ بِذَلِكَ رَأْسًا، وَلَمْ يَقْبَلْ هُدَى اللَّه الَّذِي أُرْسِلْتُ بِهِ » (٢).

البيان الثالث: عَنِ ابْنِ عَبَّاسِ ﷺ قَالَ: « لَمَّا نَزَلَتْ « وَأَنْذِرْ عَشِيرَتَكَ الْأَقْرَبِينَ »

صَعِدَ النَّبِيُّ عَلِيْتُهِ عَلَى الصَّفَا، فَجَعَلَ يُنَادِي: يَا بَنِي فِهْرٍ، يَا بَنِي عَدِيٍّ... لِبُطُونِ قُرَيْشٍ؛ حَتَّىِي اجْتَمَعُوا، فَجَعَلَ الرَّجُلُ إِذَا لَمْ يَسْتَطِعْ أَنْ يَخْرُجَ أَرْسَلَ رَسُولًا؛ لِيَنْظُرَ مَا هُوَ؟ فَجَاءَ أَبُو لَهَبٍ وَقُرَيْشٌ، فَقَالَ: ﴿ أَرَأَيْتَكُمْ لَوْ أَخْبَرْتُكُمْ أَنَّ خَيْلًا بِالْوَادِي تُرِيدُ أَنْ تُغِيرَ عَلَيْكُمْ، أَكُنْتُمْ مُصَدِّقِيَّ؟ ». قَالُوا: نَعَمْ مَا جَرَّبْنَا عَلَيْكَ إِلا صِدْقًا. قَالَ: « فَإِنِّي نَذِيرٌ لَكُمْ بَيْنَ يَدَيْ عَذَابِ شَدِيدِ! » ... الحديث (١).

البيان الرابع: عن أبي هريرة ﴿ أن رسولَ اللَّه عَلِيْتُهِ قال: « إنَّ اللَّه يُبْغِضُ كُلُّ جُعْظُرِيِّ جَوَّاظِ، سَخَّابٍ في الأَسْوَاقِ، جِيفَةِ باللَّيْلِ، حِمَارِ بالنَّهَارِ، عَالِم بالدُّنْيَا، جَاهِلِ بالآخِرَةِ » (٢).

البيان الخامس: عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْكِمْ قَالَ: « تَعِسَ عَبْدُ الدِّينَارِ وَالدِّرْهَمِ وَالْقَطِيفَةِ وَالْخَمِيصَةِ، إِنْ أَعْطِيَ رَضِيَ وَإِنْ لَمْ يُعْطَ سَخِطَ، تَعِسَ وَانْتَكَسَ، وَإِذَا شِيكَ فَلاَ انْتَقَشَ، طُوبَى لِعَبْدِ آخِذِ بِعِنَانِ فَرَسِهِ في سَبِيلِ اللَّه، أَشْعَثَ رَأْسُهُ، مُغْبَرَّةٍ قَدَمَاهُ! إِنْ كَانَ فِي الْحِرَاسَةِ كَانَ فِي الْحِرَاسَةِ، وَإِنْ كَانَ فِي السَّاقَةِ كَانَ فِي السَّاقَةِ، إِنِ اسْتَأْذَنَ لَمْ يُؤْذَنْ لَهُ، وَإِنْ شَفَعَ لَمْ يُشَفَّعُ! » (٣).

(١) متفق عليه.

<sup>(</sup>٢) رواه البيهقي. وصححه الشيخ الألباني في صحيح الجامع. والجعظري الجواظ: هو المتكبر الغليظ، الخَشِنُ الأخلاق. والسَّخُبُ والصَّخَبُ، كلاهما بمعنى، وهو: رفع الصوت المنكر كصوت الحمار. والحديث كناية عن الرجل همه الدنيا والكسب المادي، حيث يظل النهار كله في صراع الأسواق والصفقات لا يحرم حرامًا ولا يحل حلالًا! ولا يعرف للَّه حقًّا ولا مقامًا! حتى إذا كان الليل خَرُّ على فراشه فنام نومًا ثقيلًا، فَتَنْتُنُ روحه كالجيفة؛ بما يعقد عليه الشيطان من عُقَدِ الغفلة عن الصلاة والقيام. (٣) رواه البخاري.



وأن بلاغ رسالات القرآن هو أساس العمل الدعوي؛ إذ القرآن هو كتاب الله ورسالته إلى الناس المجامعة لكل أصول الدين الإيمانية والعملية، وأن التداول الاجتماعي للآيات - تلاوةً وتزكية، وتعلمًا وتعليمًا لأحكامه وجِكَمِهِ - هو الذي يهسم القضية الدعوية هدايةً ونصرةً.

#### الكلمات:

الكلمات الثانية: ﴿ إِنَّمَا أُمِرْتُ أَنْ أَعْبُدَ رَبَ هَعَذِهِ ٱلْبَلْدَةِ ٱلَّذِى حَرَّمَهَا وَلَهُمُ كَالُمُ صَيْحًا وَلَهُمُ صَيْعًا وَلَهُمُ الكلمات الثانية: ﴿ إِنَّمَا أَمُرْتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴿ وَأَنْ أَتْلُواْ ٱلْفُرْءَانَ فَمَنِ ٱهْتَدَىٰ فَإِنَّمَا يَهْتَدِى كُونُ مَنَ الْمُسْلِمِينَ ﴿ وَأَن أَتْلُواْ ٱلْفُرْءَانَ فَمَن الْمُسْلِمِينَ أَنَا مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴿ وَقُلِ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ سَيُرِيكُمُ عَلَيْكِهِ فَنَعْرِفُونَهُمُ لَا لِنَا مِنَ المُسْلِمِينَ ﴿ وَقُلِ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ سَيُرِيكُمُ عَلَيْكِهِ فَنَعْرِفُونَهُمْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ وَقُلُ الْحَمْدُ لِلَّهِ سَيُرِيكُمُ عَلَيْكِهِ فَلَعْرِفُونَهُمُ اللَّهُ وَمَا رَبِّكُ مِنْ فَقُلْ إِنَّا أَنَا مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴿ وَقُلِ الْحَمْدُ لِلَّهِ سَيُرِيكُمُ عَلَيْكِهِ فَلَا لَهِ مَنْ اللَّهُ مَا لَكُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا تَعْمَلُونَ ﴾ [النمل: ٩١ - ٩٣].

الكلمات الثالثة: ﴿ وَلَقَدْ ءَالْيَنَاكَ سَبَعًا مِنَ ٱلْمَثَانِي وَٱلْقُرْءَانَ ٱلْعَظِيمَ ۞ لَا نَمُذَنَّ عَيْنَكَ إِلَى مَا مَتَّعَنَا بِدِهِ أَزُوجَا مِنْهُمْ وَلَا تَحْزَنَ عَلَيْهِمْ وَآخِفِضْ جَنَاحَكَ لِلْمُوْمِنِينَ ۞ وَقُلَ إِنِّ أَنَا مَا مَتَّعَنَا بِدِهِ أَزُوجَا مِنْهُمْ وَلَا تَحْزَنَ عَلَيْهِمْ وَآخِفِضْ جَنَاحَكَ لِلْمُوْمِنِينَ ۞ وَقُلَ إِنِي أَنَا لَا مُنَا لِي مَا مُنَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَا مُنْهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَقُلْ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَا مُنْ وَاللّهُ ولَا لَا مُعْلِمُ وَاللّهُ وَاللّهُو

ٱلْمُشْرِكِينَ ۞ إِنَّا كَفَيْنَكَ ٱلْمُسْتَهْزِءِينَ ۞ ٱلَّذِينَ يَجْعَلُونَ مَعَ ٱللَّهِ إِلَاهًا ءَاخَرُ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ۞ وَلَقَدْ نَعْلَمُ أَنَّكَ يَضِيقُ صَدْرُكَ بِمَا يَقُولُونَ ۞ فَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَكُن مِّنَ ٱلسَّنجِدِينَ ۞ وَأَعْبُدُ رَبَّكَ حَتَّى يَأْنِيكَ ٱلْمَقِيثُ ﴾ [ الحجر: ٨٧ - ٩٩ ].

الكلمات الرابعة: ﴿ قَالَ ٱلْمَلَأُ مِن قَوْمِ فِرْعَوْنَ إِنَ هَنَذَا لَسَخِرُ عَلِيمٌ ۞ يُرِيدُ أَن يُغْرِجَكُم مِنْ أَرْضِكُمْ فَمَاذَا تَأْمُرُونَ ﴿ قَالُوٓاْ أَرْجِهُ وَأَخَاهُ وَأَرْسِلَ فِي ٱلْمَدَآبِنِ خَشِرِينَ ﴿ يَأْتُوكَ بِكُلِّ سَنجٍ عَلِيمٍ ۞ وَجَآءَ ٱلسَّحَرَةُ فِرْعَوْنَ قَالُوٓاْ إِنَّ لَنَا لَأَجْرًا إِن كُنَّا نَحْنُ ٱلْعَكِلِينَ ﴿ قَالَ نَعَمْ وَإِنَّكُمْ لَمِنَ ٱلْمُقَرِّبِينَ ﴿ قَالُواْ يَكُوسَىٰ إِمَّا أَن تُلْقِى وَإِمَّا أَن نَّكُونَ نَحُنُ ٱلْمُلْقِينَ ﴿ قَالَ أَلْقُوا لَا لَكُوا أَلْقُوا لَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَجَاءُو بِسِحْرٍ عَظِيمِ ١ ﴿ وَأَوْحَيْنَا إِلَىٰ مُوسَىٰ أَنْ أَلْقِ عَصَاكً فَإِذَا هِي تَلْقَفُ مَا يَأْفِكُونَ ١ فَوَقَعَ ٱلْحَقُّ وَبَطَلَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ فَغُلِبُواْ هُنَالِكَ وَانْقَلَبُواْ صَغِرِينَ ﴿ وَأُلْقِى ٱلسَّحَرَةُ سَاجِدِينَ ﴿ قَالُوٓاْ ءَامَنَّا بِرَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ رَبِّ مُوسَىٰ وَهَـٰـرُونَ ﴾ [الأعراف: ١٠٩ - ١٢٢]. الكلمات الخامسة: ﴿ قَـالَ لَهُم مُوسَىٰ وَيُلَكُمْ لَا تَفْتَرُواْ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا فَيُسْحِتَّكُمُ بِعَذَاتٍ وَقَدْ خَابَ مَنِ ٱفْتَرَىٰ ﴿ فَلَنَازَعُوا أَمْرَهُم بَيْنَهُمْ وَأَسَرُوا ٱلنَّجُوىٰ ﴿ قَالُوٓا إِنْ هَٰذَانِ لَسَنْحِرَانِ يُرِيدَانِ أَن يُخْرِجَاكُم مِّنْ أَرْضِكُم بِسِخْرِهِمَا وَيَذْهَبَا بِطَرِيقَتِكُمُ ٱلْمُثْلَىٰ ۞ فَأَجْمِعُوا كَيْدَكُمْ ثُمَّ ٱثْنُوا صَفًّا وَقَدْ أَفْلَحَ ٱلْيَوْمَ مَنِ ٱسْتَعْلَىٰ ﴿ قَالُواْ يَنْمُوسَىٰ إِمَّا أَن تُلْقِيَ وَإِمَّا أَن نَّكُونَ أَوَّلَ مَنْ أَلْقَىٰ ۞ قَالَ بَلْ أَلْقُوٓا ۚ فَإِذَا حِبَالْهُمُمْ وَعِصِيُّهُمْ يُخَيَّلُ إِلَيْهِ مِن سِخْرِهِمُ أَنَّهَا تَسْعَىٰ ۞ فَأَوْجَسَ فِي نَفْسِهِ، خِيفَةً مُوسَىٰ ۞ قُلْنَا لَا تَحَفْ إِنَّكَ أَنتَ ٱلْأَعْلَىٰ ۞ وَأُلْقِ مَا

> ٱلسَّحَرَةُ سُجَّدًا قَالُوٓا ءَامَنَا بِرَبِّ هَلُرُونَ وَمُوسَىٰ ﴾ [طه: ٦١ - ٧٠]. بيان الكلمات:

البيان الأول: عن ابن عباس و أن الوليد بن المغيرة، لما بعثته قريش إلى النبي عَلِيلَةٍ يفاوضه في شأن الدين، قرأ عليه النبي عَلِيلَةِ القرآنَ؛ فَرَقَّ له الوليدُ، ثم رجع إليهم فقال: «واللَّه ما منكم رجلٌ أعْلَمُ بالأشعار مني، ولا أعلمُ بِرَجَزِهِ ولا بقصيده مني، ولا بأشعار الجن، واللَّه ما يشبه الذي يقول شيئًا من هذا، واللَّه إنَّ لقوله الذي يقول لَحَلَاوَةً، وإن عليه لَطَلاَوةً، وإنه لَثْمِرٌ أَعْلاهُ، مُغْدِقٌ أَسفلُه، وإنه لَيَعْلُو

فِي يَمِينِكَ لَلْقَفْ مَا صَنَعُوّاً إِنَّمَا صَنَعُواْ كَيْدُ سَحِرٍّ وَلَا يُقْلِحُ ٱلسَّاحِرُ حَيْثُ أَنَّ ۞ فَأَلْقِى

ومَا يُعْلَى! وإنَّهُ لَيُحَطِّمُ مَا تَحْتُهُ ﴾ (١).

البيان الثاني: عن ابن عباس ﴿ أَنَّ أَبَا بَكْرٍ ﴿ قَلَمُ قَالَ: ﴿ شِبْتَ يَا رَسُولَ اللَّه ﴾، فقال عَلَيْهِ: ﴿ شَيَّبَتْنِي هُودٌ ﴾، و ﴿ الواقعةُ ﴾، و ﴿ المرسَلاتُ ﴾ و ﴿ عَمَّ يتساءلون ﴾، و ﴿ إذا الشمسُ كُوِّرَتْ ﴾ ) (٢) . وفي رواية أخرى: ﴿ شَيَّبَتْنِي ﴿ هُود ﴾ وأخواتُها مِنَ الْمُفَصَّل ﴾ (٣).

张 张 张

<sup>(</sup>١) الحاكم، والبيهقي في شعب الإيمان. وتتمة القصة أن أبا جهل تحايل عليه فأثار كبرياءه ورده إلى جاهليته، فقال له: دعني أفكر، ثم قال: أقول: « هو ساحر »؛ فنزل قول الله تعالى: ﴿ إِنَّهُ فَكُرَ وَقَدَّرَ ۞ فَقُلِلَ كَيْفَ فَذَرَ ۞ ثُمَّ نَظَرَ ۞ ثُمَّ عَبَسَ وَبَسَرَ ۞ ثُمَّ أَدَبَرَ وَاسْتَكَبَرَ ۞ فَقَالَ إِنْ هَذَا إِلَّا سِيْمٌ ثُوْنُرُ ۞ إِنْ هَذَا إِلَّا مِنْمُ يُؤثَرُ ۞ إِنْ هَذَا إِلَّا مِنْمُ يُؤثَرُ ۞ إِنْ هَذَا إِلَّا مِنْمُ فَيْلَ وَسَأَصْلِيهِ سَقَرٌ ﴾ [ المدار: ١٨ - ٢٦].

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي، والحاكم عن ابن عباس، ورواه الحاكم عن أبي بكر، ورواه ابن مردويه عن سعد. وقال الشيخ الألباني: صحيح. انظر حديث رقم: ( ٣٧٢٣ ) في صحيح الجامع.

<sup>(</sup>٣) رواه الطبراني، وابن مردويه، وصححه الألباني في صحيح الجامع.



وأنَّ الدخُولَ في التَّزبِيَّةِ القرآنيةِ، تِلادَةً ومُدَارَسَةً وتَدَبُّرًا، يَهْنَكُ العَبْدَ حقيقة التَّقْوَى، وَيُرَقِّيهِ بِمَنَازِلِ الْفَشْيَةِ والزُّهْدِ، ويَغْمُرُ قلبَه بانوار الأسماء العسنى، ويجعله من حُلسَاءِ العملئكة، ومن العذكورين عند اللَّه في العمل الأعلى.

#### الكلمات:

الكلمات الأولى: ﴿ وَكَذَالِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِنْ أَمْرِنَا مَا كُنتَ تَدْرِى مَا الْكِئَابُ وَلَا الكلمات الأولى: ﴿ وَكَذَالِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِنْ أَمْرِنَا مَا كُنتَ تَدْرِى مَا الْكِئَابُ وَلَا الْإِيمَانُ وَلَكِن جَعَلْنَاهُ نُورًا نَهُدِى بِهِ مَن نَشَاء مِن عِبَادِنَا وَإِنَّكَ لَتَهَدِى إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [الشورى: ٥٢].

الكلمات الثانية: ﴿ يَتَأَيُّهَا اَلَذِيكَ ءَامَنُوا اَنَّهُوا اللّه وَلْتَنظُر نَفْسٌ مَّا فَدَمَتْ لِغَدِّ وَانَّقُوا اللّهَ أِنَّ اللّهَ خَيرُ لِمَا تَعْمَلُونَ ۞ وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ نَسُوا اللّهَ فَانسَنهُمْ أَنفُسَهُمْ أَنفُسَهُمْ أَنفُسَهُمْ أَنفُسَهُمْ اَلْفَسِقُونَ ۞ لَا يَسْتَوِى آضَحَبُ النّارِ وَأَصْحَبُ الْجَنَةُ أَصْحَبُ الْجَنَةِ هُمُ الْفَايِونَ ۞ لَو اللّهُ الْفَايِقِينَ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللهُ الللّهُ اللللللهُ اللللللللللهُ الللللهُ اللللهُ اللللهُ اللللللهُ الللللهُ الللهُ اللللهُ الللللللهُ اللللهُ الللهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللللهُ الللهُ

الكلمات الثالثة: ﴿ وَبِٱلْحَقِّ أَنزَلْنَهُ وَبِٱلْحَقِّ نَزَلُّ وَمَآ أَرْسَلْنَكَ إِلَّا مُبَشِّرًا وَنَذِيرًا ۞ وَقُرْءَانَا فَرَقَنَهُ لِنَقَرَأَهُ عَلَى ٱلنَّاسِ عَلَى مُكْثِ وَنَزَّلْنَهُ لَنزِيلًا ۞ قُلُ ءَامِنُواْ بِدِۦ أَوْ لَا تُؤْمِنُوا ۚ إِنَّ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْعِلْمَ مِن قَبْلِهِ ۚ إِذَا يُشْلَىٰ عَلَيْهِمْ يَخِرُونَ لِلأَذْقَانِ سُجَّدًا ۞ وَيَقُولُونَ سُبْحَنَ رَبِّنَآ إِن كَانَ وَعْدُ رَبِّنَا لَمَفْعُولًا ۞ وَيَخِثُرُونَ لِلْأَذْفَانِ يَبْكُونَ وَيَزِيدُهُمْ خُشُوعًا ۞ ۞ قَلِ ٱدْعُواْ ٱللَّهَ أَوِ ٱدْعُواْ ٱلرَّحْمَانُ أَيَّا مَا تَدْعُوا فَلَهُ ٱلْأَسْمَآءُ ٱلْحُسْنَىٰ وَلَا تَجْهَرْ بِصَلَائِكَ وَلَا تُحَافِتُ بِهَا وَٱبْسَغِ بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلًا ۞ وَقُلِ ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ ٱلَّذِي لَمْ يَنْخِذُ وَلَدًا وَلَوْ يَكُن لَهُ شَرِيكُ فِي ٱلْمُلكِ وَلَمْ يَكُن لَّهُ وَلِيٌّ مِنَ ٱلذُّلِّ وَكَيْرَهُ تَكْمِيرًا ﴾ [ الإسراء: ١٠٥ - ١١١].

الكلمات الرابعة: ﴿ أَلَمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ أَن تَخْشَعَ قُلُونُهُمْ لِذِكْرِ ٱللَّهِ وَمَا نَزَلَ مِنَ ٱلْحَقِّ وَلَا يَكُونُوا كَالَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِئنَبَ مِن قَبْلُ فَطَالَ عَلَيْهِمُ ٱلْأَمَدُ فَقَسَتْ قُلُونُهُمُّ وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ فَلْسِقُونَ ١ أَعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ يَحْي ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا قَدْ بَيِّنًا لَكُمْ ٱلْأَبَاتِ لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ١ إِنَّ ٱلْمُصَّدِقِينَ وَٱلْمُصَّدِقِينَ وَأَقْرَضُواْ آللَّهَ قَرْضًا حَسَنًا يُضَاعَفُ لَهُمْ وَلَهُمْ أَجْرُتُ كَرِيدٌ ۞ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِٱللَّهِ وَرُسُلِهِ ۚ أُولَئِكَ هُمُ ٱلصِّدِّيقُونَ ۗ وَٱلشُّهَدَاءُ عِندَ رَبِّهِمْ لَهُمْ أَجْرُهُمْ وَنُورُهُمَّ وَالَّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَّبُوا بِنَايُدِينَا أَوْلَتِيكَ أَصْحَبُ ٱلْجَحِيمِ ﴿ ٱعْلَمُوا أَنَّمَا ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنْيَا لَعِبٌ وَلَهَوٌ وَزِينَةٌ وَتَفَاخُرٌ بَيْنَكُمْ وَتُكَاثُرٌ فِي ٱلْأَمْوَٰلِ وَٱلْأَوْلَاِّدِ كَمْثَلِ غَيْثٍ أَعْجَبَ ٱلْكُفَّارَ نَبَالْهُم ثُمَّ يَهِيجُ فَنَرَبَهُ مُصْفَرًّا ثُمَّ يَكُونُ خُطَنَمًا وَفِي ٱلْأَخِرَةِ عَذَابٌ شَدِيدٌ وَمُغْفِرَةٌ مِّنَ ٱللَّهِ وَرِضُونٌ وَمَا ٱلْحَيَاوَةُ ٱلدُّنْيَآ إِلَّا مَتَنعُ ٱلْخُرُودِ ﴿ سَابِقُوٓا إِلَى مَغْفِرَةٍ مِن رَّبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا كَعُرْضِ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ أَعِدَّتُ لِلَّذِينَ ءَامَنُوا بِٱللَّهِ وَرُسُلِهِ ۚ ذَلِكَ فَضْلُ ٱللَّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَآهُ ۚ وَٱللَّهُ ذُو ٱلْفَصْلِ ٱلْعَظِيمِ ﴾ [الحديد: ١٦ - ٢١]. بيان الكلمات:

البيان الأول: عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهُ عَلِيْكَمْ: ﴿ مَنْ نَفَّسَ عَنْ مُؤْمِنِ كُرْبَةً مِنْ كُرَبِ الدُّنْيَا نَفَّسَ اللَّه عَنْهُ كُرْبَةً مِنْ كُرَبِ يَوْمِ الْقِيَامَةِ. وَمَنْ يَسَّرَ عَلَى مُعْسِر يَسَّرَ اللَّه عَلَيْهِ في الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ. وَمَنْ سَتَرَ مُسْلِمًا سَتَرَهُ اللَّه في الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ. وَاللَّه فِي عَوْنِ الْعَبْدِ مَا كَانَ الْعَبْدُ فِي عَوْنِ أَخِيهِ. وَمَنْ سَلَكَ طَرِيقًا يَلْتَمِسُ فِيهِ عِلْمًا سَهَّلَ اللَّه لَهُ بِهِ طَرِيقًا إِلَى اجْنَّةِ. وَمَا اجْتَمَعَ قَوْمٌ في بَيْتٍ مِنْ بُيُوتِ اللَّهِ يَتْلُونَ كِتَابَ اللّه، وَيَتَدَارَسُونَهُ بَيْنَهُمْ، إِلا نَزَلَتْ عَلَيْهِمُ السَّكِيَّنَةُ، وَغَشِيتهُمُ الرَّحْمَةُ، وَحَفَّتْهُمُ الْلَائِكَةُ،

وَذَكَرَهُمُ اللَّهُ فِيمَنْ عِنْدَهُ. وَمَنْ بَطَّأَ بِهِ عَمَلُهُ لَمْ يُسْرِعْ بِهِ نَسَبُهُ » (١).

البيان الثاني: عَنْ أَبِي مُوسَى الْأَشْعَرِيِّ ﷺ: ﴿ مَثَلُ الْمُؤْمِنِ الَّذِي يَقْرَأُ الْقُرْآنَ مَثَلُ الأَتْرُجَّةِ، رِيحُهَا طَيُبٌ وَطَعْمُهَا طَيِّبٌ. وَمَثَلُ الْمُؤْمِنِ الَّذِي لاَ يَقْرَأُ الْقُرْآنَ مَثَلُ التَّمْرَةِ، لاَ رِيحَ لَهَا وَطَعْمُهَا حُلْوٌ. وَمَثَلُ الْنُنَافِقِ الَّذِي يَقْرَأُ الْقُرْآنَ مَثَلُ الرَّيْحَانَةِ، رِيحُهَا طَيِّبٌ وَطَعْمُهَا مُرِّ وَمَثَلُ الْمُنَافِقِ الَّذِي لاَ يَقْرَأُ الْقُرْآنَ كَمَثَلِ الْحُنْظَلَةِ، لَيْسَ لَهَا رِيحٌ

البيان الثالث: عن أبي شريح الخزاعي قال: « خَرَجَ عَلَيْنَا رَسُولُ اللَّه ﷺ، فقال: « أَبْشِرُوا... أَبْشِرُوا...! أَلَيْسَ تَشْهَدُونَ أَلَا إِلَهَ إِلَّا اللَّه وَأُنِّي رَسُولُ اللَّه قَالُوا: بلَى، قالَ: فإنَّ هذا القرآنَ سَبَبٌ، طَرَفُهُ بِيَدِ اللَّه، وطَرَفُهُ بِأَيْدِيكُمْ، فَتَمَسَّكُوا بِه، فإنَّكُمْ لَنْ تَضِلُّوا، وَلَنْ تَهْلِكُوا بَعْدَهُ أَبَدًا » <sup>(٣)</sup>.

البيان الرابع: عن أبي سعيد ﴿ أَنَّ رسولَ اللَّه عَيْلِيَّ قَالَ: « كِتَابُ اللَّهِ هُوَ حَبْلُ الله الْمَمْدُودُ مِنَ السَّمَاءِ إِلَى الأَرْضِ » (1).

(٢) متفق عليه. (١) رواه مسلم.

<sup>(</sup>٣) رواه ابن حبان في صحيحه، والبيهقي في شعبه، وابن أبي شيبة في مصنفه، والطبراني في الكبير، وعبد بن حميد في المنتخب من المسند، وصححه الألباني في السلسلة الصحيحة: ( ٧١٣ ).

<sup>(</sup>٤) رواه الطبري في تفسيره: ( ٣١/٤ )، نشر دار الفكر بيروت لبنان: ( ١٤٠٥هـ ). وصححه الألباني في صحيح الجامع الصغير: ( ٤٤٧٣ ).



وأنَّ تَحْرِيرَ الوَلاءِ الدَّعَرِيِّ للَّهِ قَوْلاً وعَمَلاً يَسْتَفْهِلِبُ تَأْبِيدَ اللَّهِ وَنُطْرَقَهُ، وأَنَّ العَبْدَ متَى مَا حَقَّىَ الإِخْلَاصِ في ذلك أَدْخَلَهُ اللَّهُ - ونُصْرَتَهُ، وأَنَّ تعالى في وَلَايَةِهِ، وأَنَالَهُ مِنْ كَرَامَاتِه، ولَان تعالى في نُصْرَتِهِ.

### الكلمات:

الكلمات الأولى: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ مَن يَرْتَدَّ مِنكُمْ عَن دِينِهِ فَسَوْفَ يَأْتِي اللَّهُ بِقَوْمِ يُحِينُهُمْ وَيُحِينُونَهُ وَاللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَعِزَةٍ عَلَى الْكَفِرِينَ يُجَهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَلَا يَخَافُونَ لَوَمَةَ لَاَيْمِ ذَالِكَ فَضَلُ اللَّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَآءُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلِيمٌ ﴿ إِنَّهَا وَلِيكُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَاللَّهُ عَلَيمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَاللَّذِينَ ءَامَنُوا اللَّهِ اللَّهِ يَوْتُونَ الزَّكُوةَ وَهُمْ رَكِعُونَ ﴿ وَمَن يَتَوَلُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَاللَّذِينَ ءَامَنُوا فَإِنَّ عَرَبُ اللَّهِ هُمُ الْغَلِمُونَ ﴾ [ المائدة: ٤٥ - ٥٠ ].

الكلمات الثانية: ﴿ أَمْ حَسِبْتَ أَنَّ أَصْحَبَ الْكَهْفِ وَالرَّفِيمِ كَانُواْ مِنْ ءَايَتِنَا عَبَى إِذَ أَوَى الْفِتْيَةُ إِلَى الْكَهْفِ فَقَالُواْ رَبُنَا ءَالِنَا مِن لَدُنك رَحْمَةً وَهَيِّ لَنَا مِن أَمْرِنَا وَشَدَا ۞ فَضَرَبْنَا عَلَى ءَاذَانِهِم فِي الْكَهْفِ سِنِينَ عَدَدًا ۞ ثُمَّ بَعَنْتَهُم لِنَعْكَم أَيُ الْمَدَا ۞ فَصَى لِمَا لِمِثْوَا أَمَدًا ۞ فَعَنُ نَقُصُ عَلَيْكَ نَبَاهُم بِالْحَقِّ إِنَّهُم فِتْكَةً ءَامَنُوا بِرَبِهِمُ وَزِدْنَهُم هُدَى ۞ وَرَبَطْنَا عَلَى قُلُوبِهِم إِذْ قَامُواْ فَقَالُوا رَبُنَا رَبُ السَّمَوْتِ وَالْأَرْضِ لَنِ لَيْ فَرَدُنَهُم مِن وَرَبِهِ عَلَيْكَ مَا أَلْكُمْ مِنْ الْمَكَا عَلَى قُلُوبِهِم إِذْ قَامُواْ فَقَالُوا رَبُنَا رَبُ السَّمَوْتِ وَالْأَرْضِ لَنِ لَيْ فَكُنَ أَنْ إِنَا شَطَطًا ۞ هَنَوْلِا مِن دُونِهِ عَالِهَا أَلَا إِنَا شَطَطًا ۞ هَنَوْلَا مِن دُونِهِ عَالِها أَنْ اللّهِ كُذِنا ۞ وَإِذَا اللّهُ مَتَنِ آفَرَى عَلَى اللّهِ كَذِنا ۞ وَإِذَا اللّهِ لَا يَأْتُونَ عَلَى اللّهِ كَذِنا ۞ وَإِذَا اللّهُ عَلَى اللّهِ كَذِنا ۞ وَإِذَا هُمُ اللّه عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ كَذِنا ۞ وَإِذَا هُولَا مِن دُونِهِ عَلَى اللّهِ كَذِنا ۞ وَإِذَا هُمُ اللّه عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّه عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ كَذِنا ۞ وَإِذَا اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ كَذِنا ۞ وَإِذَا اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ كَذِنا ۞ وَإِذَا لَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّهُ عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه وَرَبُولِي الْمُؤْلِلُولِهِ الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّه عَلَى السَّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى السَّهُ عَلَى اللّهُ عَلْهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى ال

آغَنَزَلْتُمُوهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ إِلَّا ٱللَّهَ فَأَوْرًا إِلَى ٱلْكَهْفِ يَنشُرُ لَكُمْ رَبُّكُم مِن زَحْمَتِهِ، وَيُهَيِّئ لَكُمْ مِنْ أَمْرُكُمْ مِرْفَقًا ﴾ [الكهف ٩: - ١٦].

الكلمات الثالثة: ﴿ وَأَنَّ ٱلْمَسَاجِدَ لِلَّهِ فَلَا تَدْعُواْ مَعَ ٱللَّهِ أَحَدًا ۞ وَأَنَّهُ لَنَّا قَامَ عَبَدُ ٱللَّهِ يَدْعُوهُ كَادُواْ يَكُونُونَ عَلَيْهِ لِبَدًا ۞ قُلْ إِنِّمَآ أَدْعُواْ رَبِّي وَلَآ أَشْرِكُ بِهِۦٓ أَحَدًا ۞ قُلْ إِنِّي لَآ أَمْلِكُ لَكُمْ ضَرًّا وَلَا رَشَدًا ﴿ قُلْ إِنِّي لَن يُجِيرَنِي مِنَ ٱللَّهِ أَحَدُّ وَلَنْ أَجِدَ مِن دُونِهِ ـ مُلْتَحَدًّا ۞ إِلَّا بَلَغًا مِّنَ ٱللَّهِ وَرِسَالَنِيةً -وَمَن يَعْصِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ فَإِنَّ لَهُ نَارَ جَهَنَّمَ خَلِدِينَ فِيهَآ أَبَدًا ﴾ [الجن: ١٨ - ٢٣].

### بيان الكلمات:

عن أبي العباس عبد اللَّه بن عباس ﴿ إِنَّا ، قَالَ: كُنْتُ خَلْفَ رَسُولِ اللَّه عَلَيْهِ يَوْمًا، فَقَالَ: « يَا غُلَامُ إِنِّي أُعَلِّمُكَ كَلِمَاتِ: احْفَظِ اللَّه يَحْفَظْكَ، احْفَظِ اللَّهَ تَجِدْهُ تُجَاهَكَ، إذَا سَأَلْتَ فَاسْأَلِ اللَّهِ، وَإِذَا اسْتَعَنْتَ فَاسْتَعِنْ بِاللَّهِ، وَاعْلَمْ أَنَّ الْأُمَّةَ لَو اجْتَمَعَتْ عَلَى أَنْ يَنْفَعُوكَ بِشَيْءٍ لَمْ يَنْفَعُوكَ إِلَّا بِشَيْءٍ قَدْ كَتَبَهُ اللَّه لَكَ، وَلَوِ اجْتَمَعُوا عَلَى أَنْ يَضُرُّوكَ بِشَيْءٍ لَمْ يَضُرُّوكَ إِلا بِشَيْءٍ قَدْ كَتَبَهُ اللَّه عَلَيْكَ، رُفِعَتِ الْأَقْلَامُ وَجَفَّتِ الصَّحُفُ » (١).

وفي رواية أخرى: « احفظ اللَّه تجده أمامك، تعرف إلى اللَّه في الرخاء يَعْرِفكَ في الشدة، واعلم أن ما أخطأك لم يكن ليصيبك، وما أصابك لم يكن ليخطئك، واعلم أن النصر مع الصبر، وأن الفرَّج مع الكَرْبِ، وأن مع العُسْرِ يُسْرًا » (٢).

<sup>(</sup>١) رواه أحمد، والترمذي، والحاكم. وقال الترمذي: حديث حسن صحيح. وصححه الألباني في صحيح الجامع.

<sup>(</sup>٢) هكذا في الأربعين النووية، وهذه ألفاظ مركبة من عدة أحاديث صحيحة.



وأن مكارم الأخلاق شعار الدين والدعوة، وأن الدين بلا خلي مدخول بالنفاق، وأن الدعوة التي لا تعتمد الفلق العسن مسلكا لا يبارك اللَّه نيها، وأن الهياء هو آية خلق المسلم، وأن الريانية العقة إنما هي صِدْقُ الدين قولاً وعملاً، وتلك طريق الصِّرِيقِيَّةِ التي بحا ينال العبد ولاية اللَّه، وأن الانهران عن ذلك لله ضَرْبُ من النفاق الذي لا يفلح صاحبُه أبدًا.

#### الكلمات:

الكلمات الأولى: ﴿ فَيِمَا رَحْمَةٍ مِّنَ اللّهِ لِنتَ لَهُمَّ وَلَوْ كُنتَ فَظًا غَلِيظَ ٱلْقَلْبِ لَاَنْفَضُّوا مِنْ حَوْلِكَ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرْهُمْ فِي ٱلْأَمْنِ فَإِذَا عَنْهَتَ فَتَوَكَّلُ عَلَى اللّهَ إِنَّ اللّهَ يُحِبُ ٱلمُتَوَكِّلِينَ ﴿ إِن يَنصُرُكُمُ ٱللّهُ فَلَا غَالِبَ لَكُمَّ وَإِن يَخَذُلَكُمْ فَمَن ذَا اللّهِ إِنّ اللّهَ يَجِبُ ٱلمُتَوَكِّلِينَ ﴿ إِن يَنصُرُكُمُ ٱللّهُ فَلَا غَالِبَ لَكُمَّ وَإِن يَخَذُلَكُمْ فَمَن ذَا اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ فَلَا عَلَيْ اللّهِ عَلَى اللّهِ فَلْمَتَوكُلُ المُؤمِنُونَ ﴾ [ال عمران: ١٥٩، ١٥٠].

الكلمات الثانية: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾ [ القلم: ٤].

الكلمات الثالثة: ﴿ وَلَمَّا وَرَدَ مَاءَ مَذَيْنَ وَجَدَ عَلَيْهِ أُمَّةً مِّنَ النَّاسِ يَسْقُونَ وَجَدَ عَلَيْهِ أُمَّةً مِّنَ الثَّاسِ يَسْقُونَ وَوَجَدَ مِن دُونِهِمُ المَّرَأَتَيْنِ تَذُودَانِ قَالَ مَا خَطْبُكُمّا قَالَتَا لَا نَسْقِى حَتَىٰ يُصْدِرَ الرَّعَاةُ وَوَجَدَ مِن دُونِهِمُ المَّرَأَتَيْنِ تَذُودَانِ قَالَ مَا خَطْبُكُمّا قَالَتَا لَا نَسْقِى حَتَىٰ يُصْدِرَ الرَّعَاةُ وَأَبُونَا شَيْخُ صَيِيرٌ ﴿ فَسَقَى لَهُمَا ثُمَّ تُولَى إِلَى الظِلْلِ فَقَالَ رَبِ إِنِي لِمَا أَنزَلْتَ إِلَى وَالْفِلْلِ فَقَالَ رَبِ إِنِي لِمَا أَنزَلْتَ إِلَى وَالْفِلْلِ فَقَالَ رَبِ إِنِي لِمَا أَنزَلْتَ إِلَى وَالْفِلْلِ فَقَالَ رَبِ إِنِي لِمَا أَنزَلْتَ إِلَى وَلَيْ مِنْ خَيْرٍ فَقِيرٌ ﴿ فَقَلَ اللّهُ عَلَيْهِ مَا مَنْ مَنْ عَلَيْهِ الْقَصَصَ قَالَ لَا تَخَفَّ جَوْتَ لِيَهِ لِيَعْفَ مَوْتَ عَلَيْهِ الْقَصَصَ قَالَ لَا تَخَفَّ جَوْتَ لِي الْمُعْمِ وَلَا لَا تَخَفَّ جَوْتَ اللّهُ اللّهُ مَا سَقَيْتَ لَنَا فَلَمًا جَاءَمُ وقَصَ عَلَيْهِ الْقَصَصَ قَالَ لَا تَخَفَّ جَوْتَ

مِنَ ٱلْقَوْمِ ٱلظَّلْلِمِينَ ﴾ [ القصص: ٢٣ - ٢٠].

الكلمات الرابعة: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا اللَّهَ وَكُونُوا مَعَ ٱلصَّلَاقِينَ شَ مَا كَانَ لِأَهْلِ ٱلْمَدِينَةِ وَمَنْ حَوْلَهُم مِنَ ٱلْأَعْرَابِ أَن يَتَخَلَّفُواْ عَن رَّسُولِ ٱللَّهِ وَلَا يَرْغَبُواْ بِأَنفُسِهِمْ عَن نَفْسِدُ، ذَالِكَ بِأَنَّهُمْ لَا يُصِيبُهُمْ ظَمَأٌ وَلَا نَصَبُّ وَلَا مَغْمَصَةٌ فِي سَكِيلِ ٱللَّهِ وَلَا يَطَعُونَ مَوْطِئًا يَغِيظُ ٱلْكُفَّارَ وَلَا يَنَالُونَ مِنْ عَدُوٍّ نَيْلًا إِلَّا كُنِبَ لَهُم بِهِ، عَمَلُ صَلِحُ إِنَ ٱللَّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ وَلَا يُنفِقُونَ نَفَقَةُ صَغِيرَةً وَلَا كَبِيرَةً وَلَا يَقَطَعُونَ وَادِيًّا إِلَّا كُتِبَ لَمُمْ لِيَجْزِيَهُمُ ٱللَّهُ أَحْسَنَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ [ التوبة: ١١٩ - ١٢١ ].

## بيان الكلمات:

البيان الأول: عن أبي ثعلبة الحشني أن النبي عَلِيْ قال: « إنَّ أَحَبَّكُمْ إلىَّ وأقرَبَكُمْ منى في الآخرة مجالس أحاسنُكُمْ أخلاقًا، وإنَّ أَبْغَضَكُمْ إليَّ وأَبْعَدَكُمْ مني في الآخرةِ أَسْوَؤُكُمْ أَخِلَاقًا، الثرْتَارُونَ، الْمُتَفَيْهِقُونَ، الْتُشَدِّقُونَ » (١).

البيان الثاني: عن ابن عمر ﴿ إِنَّا أَن رسول اللَّهُ عَلِينَةٍ قال: « لاَ يَكُونُ الْـمُؤْمِنُ لَعًانًا » (٢).

البيانِ الثالث: عن أبي مَسْعُودٍ قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ عَلِيْكِم: ﴿ إِنَّ مِمَّا أَدْرَكَ النَّاسُ مِنْ كَلَام النُّبُوَّةِ الْأُولَى إِذَا لَمْ تَسْتَحْي فَاصْنَعْ مَا شِئْتَ » (٣).

البيان الرابع: عن ابن عمر ﴿ إِنَّ أَن رسول اللَّهُ عَيْلِيٌّ قال: ﴿ إِنَّ الحِياءَ والإيمانَ قُرِنَا جميعًا، فإذا رُفِعَ أحدُهما رُفِعَ الآخَرُ » (٤).

البيان الخامس: عن أنس وابن عباس أن النبي عَلِيْتُهِ قال: « إِنَّ لكل دينِ خُلُقًا، وإنَّ خُلُقَ الإسلام الحياءُ » <sup>(°)</sup>.

<sup>(</sup>١) رواه أحمد، وابن حبان، والطبراني، والبيهقي. وصححه الشيخ الألباني في صحيح الجامع.

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي. وصححه الألباني في صحيح الجامع.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري.

<sup>(</sup>٤) رواه الحاكم، والبيهقي. وصححه الألباني في صحيح الجامع.

<sup>(</sup>٥) رواه ابن ماجه. وحسنه الألباني في صحيح الجامع.

البيان السادس: عن أنس بن مالك ﷺ، خادم رسول اللَّه عَيْلِيُّهِ، عن النبي عَبِيلِيُّهِ قال: « لاَ يُؤمنُ أحدُكم حتى يُحِبَّ لأخيهِ ما يُحِبُّهُ لِنَفْسِهِ » (١).

البيان السابع: عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ فَهُ قَالَ: ﴿ قَالَ رَسُولُ اللَّه عَلِيلَةٍ: ﴿ لَا تَحَاسَدُوا، وَلاَ تَنَاجَشُوا، وَلاَ تَبَاغَضُوا، وَلاَ تَدَابَرُوا، وَلاَ يَبِعْ بَعْضُكُمْ عَلَى بَيْعِ بَعْضٍ، وَكُونُوا عِبَادَ اللَّه إِخْوَانًا. الْمُسْلِمُ أَخُو الْمُسْلِمِ لاَ يَظْلِمُهُ، وَلاَ يَخْذُلُهُ، وَلاَ يَخْفِرُهُ. التَّقْوَى هَا هُنَا – اللَّه إِخْوَانًا. الْمُسْلِمُ أَخُو الْمُسْلِمِ لاَ يَظْلِمُهُ، وَلاَ يَخْذُلُهُ، وَلاَ يَحْقِرُهُ. التَّقْوَى هَا هُنَا – وَيُشِيرُ إِلَى صَدْرِهِ ثَلاثَ مَرَّاتٍ – بِحَسْبِ الْمَرِيُ مِنَ الشَّرُ أَنْ يَحْقِرَ أَخَاهُ الْمُسْلِمَ. كُلُّ وَيُشِيرُ إِلَى صَدْرِهِ ثَلاثَ مَرَّاتٍ – بِحَسْبِ الْمِرِيُ مِنَ الشَّرُ أَنْ يَحْقِرَ أَخَاهُ الْمُسْلِمَ. كُلُّ اللَّه لاَ يَنْظُرُ إِلَى أَجْسَادِكُمْ وَلاَ إِلَى طُورِكُمْ، وَلَكِنْ يَنْظُرُ إِلَى أَجْسَادِكُمْ وَلاَ إِلَى صَدْرِهِ ﴾ (٢).

البيان الثامن: عَنْ عَبْدِ اللَّه بْنِ عَمْرِو أَنَّ النَّبِيَّ عَلِيْتُ قَالَ: ﴿ أَرْبَعٌ مَنْ كُنَّ فِيهِ كَانَ مُنَافِقًا خَالِصًا، وَمَنْ كَانَتْ فِيهِ خَصْلَةٌ مِنْهُنَّ كَانَتْ فِيهِ خَصْلَةٌ مِنَ النَّفَاقِ حَتَّى يَدَعَهَا: إِذَا اوْتُمِنَ خَانَ، وَإِذَا حَدَّثَ كَذَبَ، وَإِذَا عَاهَدَ غَدَرَ، وَإِذَا خَاصَمَ فَجَرَ ﴾ (٣).

البيان التاسع: عَنْ عَبْدِ اللَّه بن مسعود ﴿ عَنْ النَّبِيِّ عَلِيْكُمْ عَالَىٰ: قَالَ رَسُولُ اللَّه عَلِيْكِ:
﴿ عَلَيْكُمْ بِالصِّدْقِ، فَإِنَّ الصِّدْقَ يَهْدِي إِلَى الْبِرِّ، وَإِنَّ الْبِرِّ يَهْدِي إِلَى الْجُنَّةِ، وَمَا يَزَالُ الرَّجُلُ يَصْدُقُ وَيَتَحَرَّى الصِّدْقَ حَتَّى يُكْتَبَ عِنْدَ اللَّهِ صِدِّيقًا، وَإِيَّاكُمْ وَالْكَذِبَ! فَإِنَّ الْكَذِبَ يَصْدُقُ وَيَتَحَرَّى الصَّدْقَ حَتَّى يُكْتَبَ عِنْدَ اللَّهِ صِدِّيقًا، وَإِيَّاكُمْ وَالْكَذِبَ! فَإِنَّ الْكَذِبَ يَصْدُقُ وَيَتَحَرَّى الْكَذِبَ يَهْدِي إِلَى النَّارِ، وَمَا يَزَالُ الرَّجُلُ يَكْذِبُ وَيَتَحَرَّى الْكَذِبَ عَنْدَ اللَّه كَذَّابًا ﴾ (٤).

\* \* \*

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم.

<sup>(</sup>١) متفق عليه.



وأن التملي بالمكمة في الدعوة، والصبر على الأذى، وعدم الاستجابة للاستفزازات، ثم مراعاة المآلات في الفتاوى والتصرفات، تم مراعاة المآلات في الفتاوى والتصرفات، تدرجًا، وتالفًا، وتلطفًا، والعمل ونق ذلك إيمانًا واحتسابًا؛ يستجلب معية الله للدعاة وتأييده للدعوة.

#### الكلمات:

الكلمات الأولى: ﴿ أَدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِأَلَمَهُ وَالْمَوْعِظَةِ الْحُسَنَةِ وَجَدِلْهُم وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَدِلْهُم وَالْمَاتِ الأولى: ﴿ أَدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِهِ وَهُو أَعْلَمُ بِأَلْمُهْ تَدِينَ ﴿ وَإِنْ اللَّهُ عَن سَبِيلِهِ وَهُو أَعْلَمُ بِأَلْمُهْ تَدِينَ ﴿ وَإِنْ عَالَمُ بِمَا ضَلَ عَن سَبِيلِهِ وَهُو أَعْلَمُ بِأَلْمُهُ تَدِينَ ﴿ وَإِنْ عَلَيْهِ مَ وَالْمَاتِ وَمَا عَالَمُ عِنْ اللَّهُ مَا عُوفِئِتُ مِ بِهِ وَلَا إِنَّ مَا عُوفِئِتُ مِ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ وَلَا عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ وَلَا عَلَىٰ اللَّهُ وَلَا عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللَّهُ وَلَا عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ الللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ

فَأَسْتَعِذْ بِٱللَّهِ ۚ إِنَّهُمْ هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴾ [ نصلت: ٣٠ - ٣٦].

الكلمات الثالثة: ﴿ ثُمَّ جِئْتَ عَلَىٰ قَدَرٍ يَكُوسَىٰ ۞ وَأَصْطَنَعْتُكَ لِنَفْسِى ۞ أَذْهَبَ أَنتَ وَأَخُوكَ بِنَايَتِي وَلَا نَنِيَا فِي ذِكْرِي ۞ ٱذْهَبَآ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ إِنَّهُم طَغَىٰ ۞ فَقُولَا لَهُم قَوْلًا لَيْمُ الْمُ عَوْلًا لَهُمْ عَلَهُمْ يَتَذَكَّرُ أَوْ يَغْشَىٰ ﴾ [ طه: ٤٠ - ٤٤].

## بيان الكلمات:

البيان الأول: عن أم المؤمنين عائشة ﴿ إِنَّا اللَّهِ عَلَيْكُ اللَّهِ عَلَيْكُ اللَّهِ عَلَيْكُ اللَّهِ عَلَيْك بِالرِّفْقِ، إِنَّ الرِّفْقَ لاَ يَكُونُ في شَيْءِ إِلَّا زَانَهُ، وَلا يُنْزَعُ مِنْ شَيْءِ إِلاَّ شَانَهُ » (١).

البيان الثاني: عَنْ أبِي بُرْدَةَ عَلَى: ﴿ أَنَّ النَّبِيَّ عَيِّكُ لِمَّا بَعَثَ مُعَاذًا وَأَبَا مُوسَى إِلَى الْيَمَنِ، قَالَ لَهُمَا: « يَسِّرَا وَلاَ تُعَسِّرَا، وَبَشِّرَا وَلاَ تُنَفِّرَا، وَتَطَاوَعَا وَلاَ تَخْتَلِفَا » (٢).

البيان الثالث: عَنْ عَلِيٍّ عَلِيٍّ قَال: « حَدِّثُوا النَّاسَ مِمَا يَعْرِفُونَ، أَتُحِبُّونَ أَنْ يُكَذَّبَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ؟! » (٣). وقد جَعَلَ الإمامُ البخاري يَظَيَّلُهُ هذا الحديث الموقوفَ علَى عَلِيٍّ ﷺ ترجمةً لبابٍ من أبوابِ « كتاب العلم » من صحيحه، صاغَها في حكمةٍ رفيعة، وهي قوله: ﴿ بَابُ مَنْ خَصَّ بِالْعِلْمِ قَوْمًا دُونَ قَوْمٍ كَرَاهِيَةً أَلَا يَفْهَمُوا ﴾ كما أورد ترجمةً أخرى في السياق نفسه لفقه المآلات وهي:

البيان الرابع: قال الإمام البخاري: - ( بَابُ مَنْ تَرَكَ بَعْضَ الْإِخْتِيَارِ؛ مَخَافَةَ أَنْ يَقْصُرَ فَهُمُ بَعْضِ النَّاسِ عَنْهُ؛ فَيَقَعُوا فِي أَشَدَّ مِنْهُ ) (١) فأخرج بسنده عَنِ الْأَسْوَدِ بنِ يزيد النَّخَعِي قَالَ: ﴿ قَالَ لِي ابْنُ الزُّبَيْرِ: ۚ كَانَتْ عَائِشَةُ تُسِرُ إِلَيْكَ كَثِيرًا، فَمَا حَدَّثَتْكَ في الْكَعْبَةِ؟ قُلْتُ: قَالَتْ لِي: قَالَ النَّبِيُّ عَلِيِّهِ: ﴿ يَا عَائِشَةُ لَوْلا قَوْمُكِ حَدِيثٌ عَهْدُهُمْ بِكُفْرَ ۚ لَنَقَضْتُ الْكَعْبَةَ فَجَعَلْتُ لَهَا بَابَيْنِ، بَابٌ يَدْخُلُ النَّاسُ، وَبَابٌ يَخْرُجُونَ ». فَفَعَلَهُ ابْنُ الزُّبَيْرِ » (°)، وفي رواية أخرى: عَنْ عَائِشَة صَيْطَتُهُمَا أَنَّ رَسُولَ اللَّه عَلِيلِتُهِ قَالَ لَهَا: ﴿ أَلَمْ تَرَيْ أَنَّ قَوْمَكِ لَمَّا بَنَوْا الْكَعْبَةَ اقْتَصَرُوا عَنْ قَوَاعِدِ إِبْرَاهِيم؟ فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّه أَلاَ تَرُدُّهَا عَلَى قَوَاعِدِ إِبْرَاهِيمَ؟ قَالَ: « لَوْلا حِدْثَانُ قَوْمِكِ بِالْكُفْرِ لَفَعَلْتُ » (٦)؛ ولذلك لَمَّا رَدَّهَا عبدُ اللَّه ابن الزبير ﷺ على

<sup>(</sup>٢) متفق عليه.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري: كتاب العلم.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري.

<sup>(</sup>٥، ٦) رواه البخاري.

قواعد إبراهيم هَدَمَهَا الطاغية! الحجاج، ثم أعاد بناءها على ما كانت عليه في عهد النبيِّ عَلِيْتُهِ. فأفتى مالكٌ يَعَلَمُهُ بعد ذلك لخلفاء بني العباس بعدم جواز إعادة بنائها على قواعد إبراهيم؛ حتى لا تكون عبثًا بين الأمراء.



وأن تدبير الشاف الإصلاحي مدانعةً وتعكينًا انعا هو من شؤون الربوبية، وأن ليس للإنسان منه الا عبادة اللَّه باسبابه.

#### الكلمات:

الكلمات الأولى: ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءٌ أَوْ يَتُوبَ عَلَيْهِمْ أَوْ يُعَذِّبَهُمْ فَإِنَّهُمْ فَأَلِّهُمْ فَإِنَّهُمْ فَإِنَّهُمْ فَإِنَّهُمْ فَإِنَّهُمْ فَإِنَّهُمْ فَإِنَّالُ لَكُونَ لَكُونُ مِنْ أَنْ لَكُونُ مِنْ أَنْ لِي أَنْ لَكُونُ لَكُونُ لَكُونُ مِنْ أَنْ لَكُونُ مِنْ أَنْ لَكُونُ مِنْ أَنْ لَكُونُ لَكُونُ مِنْ أَنْ لِمُ لَا أَنْ لِلْمُؤْلِقُونُ فَالْمُؤْلِقُونُ فَا لَهُ مِنْ أَنْ لَكُونُ مِنْ أَلْمُ لَلْمُؤْلِقُونُ فَلَا لَهُ لَمُ لَا لَهُ لَلْمُؤْلِقُونُ فَلَا لَمُ لَنَّ مُ لَوْ لَيْعُونُ مِنْ أَلْمُ لَا لَهُ لَهُمْ فَإِنَّهُمْ فَأَلِمُ لَا لَهُ لَهُمْ لَلْمُؤْلِكُ فَلَا لَمُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَلْمُؤْلِكُ فَلَا لِمُؤْلِكُ لَا لِمُؤْلِكُ فَلَا لِمُؤْلِكُ لِلْمُؤْلِكُ فَا لَا لِمُؤْلِكُ لِلْمُؤْلِكُ لِلْمُؤْلِكُ فَلِهُمْ لِلْمُؤْلِكُ لِلْمُؤْلِكُ فَالْمُؤْلِكُ لِلْمُؤْلِكُ لِلْمُؤْلِكُ لِلْمُؤْلِكُ فَالْمُؤْلِكُ لِلْمُؤْلِكُ لِلْمُؤْلِكُ لِلْمُؤْلِكُ لِلْمُؤْلِكُ لِلْمُؤْلِكُ لِلْمُؤْلِكُ لِلْمُؤْلِكُ لِلِنْ لِلْمُؤْلِكُ لِلْمُؤْلِكُ لَلْمُؤْلِكُ لَلْمُؤْلِكُ لَلْمُؤْلِكُ لَلْمُؤْلِكُ لِلْمُؤْلِكُ لِلْمُؤْلِكُ لَلْمُؤْلِكُ لِلْمُؤْلِكُ لِلْمُؤْلِكُ لِلْمُؤْلِكُ لِلْمُؤْلِلْ لَلْمُ لِلْمُؤْلِكُ لِلْمُؤْلِكُ لِلْمُؤْلِكُ لِلْمُؤْلِكُ لِلْمُؤْلِكُ لَلْمُ لَلْلِلْمُ لَلْمُؤْلِكُ لَلْمُؤْلِكُ لَلْمُ لَلْمُ لِلْمُؤْلِلْ لَ

الكلمات الثانية: ﴿ فَلَمْ تَقْتُلُوهُمْ وَلَكِنَ اللَّهَ قَنَلَهُمْ وَمَا رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتُ وَلَكِنَ اللّهَ قَنَلَهُمْ وَمَا رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتُ وَلَكِنَ اللّهَ مَنْهُ بَلَاّءً حَسَنَا إِنَ اللّهَ سَحِيعُ عَلِيمٌ ۞ وَلَكِنَ اللّهَ رَمَيْ وَلِيمُ عَلِيمٌ ۞ وَلَكِنَ إِلَى اللّهَ مُوهِنُ كَيْدِ ٱلْكَيْفِرِينَ ﴾ [الأنفال: ١٧، ١٨].

الكلمات الثالثة: ﴿ طَسَمَ ﴿ عَلَكَ ءَايَتُ ٱلْكِنَابِ ٱلْمِينِ ﴿ لَعَلَكَ بَنَخِعٌ نَفْسَكَ أَلَا كَانُواْ مُؤْمِنِينَ ﴿ لَمَنَا لَهُ اللَّهُ مَنَ السَّمَآءِ ءَايَةً فَظَلَّتَ أَعْنَاقُهُمْ لَمَا خَضِعِينَ ﴿ وَمَا يَكُونُواْ مُؤْمِنِينَ ﴾ إن فَشَأَ نُمْزَلْ عَلَيْهِم مِنَ ٱلسَّمَآءِ ءَايَةً فَظَلَّتَ أَعْنَاقُهُمْ لَمَا خَضِعِينَ ﴿ وَمَا يَكُونُواْ مُنَافَى مَنَافِيهِم مِن وَكُو مَن الرَّحْمَنِ مُحَدَثِ إِلَّا كَانُواْ عَنْهُ مُعْرِضِينَ ﴿ فَقَدْ كَذَبُواْ فَسَيَأْتِهِمْ أَنْبَتُواْ مَا يَالِيهِم مِن وَكُو مِن الرَّحْمَنِ مُحَدَثٍ إِلَّا كَانُواْ عَنْهُ مُعْرِضِينَ ﴿ فَقَدْ كَذَبُواْ فَسَيَأْتِهِمْ أَنْبَتُواْ مَا كَانُواْ مِنْهُ مِنْ وَلَا مِنْ وَكُولُوا مَنْهُ مُعْرِضِينَ ﴾ والشعراء: ١ - ٦].

الكَلَمَاتِ الرَّابِعَةِ: ﴿ وَلَوْ شَآءَ رَبُّكَ لَجُعَلَ النَّاسَ أُمَّةً وَاحِدَةً وَلَا يَزَالُونَ مُغْلِفِينَ ۞ إِلَّا مَن رَحِمَ رَبُّكَ وَلِدَالِكَ خَلَقَهُمُّ وَتَمَّتَ كَلِمَةُ رَبِكَ لَأَمْلَأَنَّ جَهَنَّمَ مِنَ الْحِنَّةِ وَالنَّاسِ إِلَا مَن رَحِمَ رَبُكَ وَلِدَالِكَ خَلَقَهُمُّ وَتَمَّتَ كَلِمَةُ رَبِكَ لَأَمْلَأَنَّ جَهَنَّمَ مِنَ الْحِنَّةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ ۞ وَكُلَّ نَقُصُ عَلَيْكِ مِنْ أَنْبَآءِ الرُّسُلِ مَا نُثَيِّتُ بِهِ، فُؤَادَكُ وَجَآءَكَ فِي هَلَاهِ الْحَقُّ وَمَوْعِظَةٌ وَذِكُونَ ۞ وَقُل لِللَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ آغَمَلُوا عَلَى مَكَانَتِكُمْ إِنَّا عَلَمِلُونَ ۞ وَمُوعِظَةٌ وَذِكْرَى لِلْمُؤْمِنِينَ ۞ وَقُل لِلَذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ آغَمَلُوا عَلَى مَكَانَتِكُمْ إِنَّا عَلَمِلُونَ ۞

وَٱنْكَظِرُوٓا إِنَّا مُنْنَظِرُونَ ۞ وَلِلَّهِ غَيْبُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَإِلَيْهِ يُرْجَعُ ٱلْأَمْرُ كُلُّهُ فَأَعْبُدُهُ وَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ وَمَا رَبُّكَ بِغَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ [ هود: ١١٨ - ١٢٣ ].

الكلمات الخامسة: ﴿ وَلَقَدْ مَنْنَا عَلَيْكَ مَرَّةً أُخْرَى ۞ إِذ أَوْحَيْنَا إِلَى أُمِّكَ مَا يُوحَىٰ ۞ أَنِ ٱقْذِفِيهِ فِي ٱلتَّابُوتِ فَٱقْذِفِيهِ فِي ٱلْيَرِ فَلْيُلْفِهِ ٱلْيَمُ بِٱلسَّاحِلِ يَأْخُذُهُ عَدُقُّ لِي وَعَدُقُّ لَّهُ وَٱلْقَيْتُ عَلَيْكَ مَحَبَّةً مِّنِّي وَلِلْصَنَعَ عَلَى عَيْنِيٓ ۞ إِذْ تَمْشِيَّ أُخْتُكَ فَنَقُولُ هَلْ أَدْلُكُمْ عَلَى مَن يَكَفُلُهُ ۚ فَرَجَعْنَكَ إِلَىٰٓ أُمِّكَ كَىٰ نَقَرَّ عَيْنُهَا وَلَا تَحْزَنَّ وَقَنَلْتَ نَفْسًا فَنَجَّيْنَكَ مِنَ ٱلْغَيْرِ وَفُلْنَكُ فُنُونًا ۚ فَلَبِثْتَ سِنِينَ فِي ٓ أَهْلِ مَذَيَّنَ ثُمَّ جِئْتَ عَلَىٰ قَدَرٍ يَكُوسَىٰ ﴾ [طه: ٣٧ - ١٠]. بيان الكلمات:

- عَنْ خَبَّابِ قَالَ: « أَتَيْنَا رَسُولَ اللَّهِ ﷺ وَهُوَ مُتَوَسِّدٌ بُرْدَةً في ظِلِّ الْكَعْبَةِ، فَشَكُونَا إِلَيْهِ، فَقُلْنَا: أَلاَ تَسْتَنْصِرُ لَنَا؟ أَلاَ تَدْعُو اللَّه لَنَا؟ فَجَلَسَ مُحْمَرًّا وَجْهُهُ فَقَالَ: « قَدْ كَانَ مَنْ قَبْلَكُمْ يُؤْخَذُ الرَّجُلُ فَيُحْفَرُ لَهُ في الْأَرْضِ، ثُمَّ يُؤْتَى بِالْمُنْشَارِ فَيُجْعَلُ عَلَى رَأْسِهِ فَيُجْعَلُ فِرْقَتَيْنِ، مَا يَصْرِفُهُ ذَلِكَ عَنْ دِينِهِ، وَيُمْشَطُ بِأَمْشَاطِ الْحَدِيدِ مَا دُونَ عَظْمِهِ، مِنْ لَحْم وَعَصَبِ، مَا يَصْرِفُهُ ذَلِكَ عَنْ دِينِهِ، وَاللَّه لَيُتِمَّنَّ اللَّه هَذَا الْأَمْرَ؛ حَتَّى يَسِيرَ الرَّاكِبُ مَا بَيْنَ صَنْعَاءَ وَحَضْرَمُوتَ، مَا يَخَافُ إِلَّا اللَّه تَعَالَى وَالذُّنْبِ عَلَى غَنَمِهِ، وَلٰكِئُّكُمْ تَعْجَلُونَ » (١).



وأن التقيد باحكام الكتاب والسنة، والفقه العبني عليهما، يعصم الدعوة والداعية من الانهراف العفهومي والسلوكي والعنهاجي، وأن الفقه السليم للكتاب والسنة انعا يؤخذ من سنة الخلفاء الراشدين، فهمّا وتنزيلًا: أبي بكر، وعمر، وعثمان، وعلي، رضوان اللَّه عليهم اجمعين، ثم عامة نقهاء الصهابة الكرام. وأن ذلك المنهج هو الذي تجلى - فيما بعد - في مذاهب علماء الأمصار، الأئمة الأعلام: مالك، وأبي حنيفة، والشافعي، وأحمد، رحمهم اللَّه ورضي عنهم الكَّه ورضي عنهم الكَّه، وأبي

#### الكلمات:

الكلمات الأولى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ فَرَقُواْ دِينَهُمْ وَكَانُواْ شِيعًا لَسْتَ مِنْهُمْ فِي شَيَّ إِنَّمَا آمَهُمُمْ إِلَى ٱللّهِ ثُمَّ يُنْتِنَهُم عِمَا كَانُوا يَفْعَلُونَ ﴿ مَن جَآءَ بِٱلْحَسَنَةِ فَلَمُ عَشُرُ أَمْثَالِهَا وَمَن جَآءَ بِٱلسَّيِعَةِ فَلَمُ عَشُرُ أَمْثَالِهَا وَمَن جَآءً بِٱلسَّيِعَةِ فَلَا يُجْزَى إِلّا مِثْلُهَا وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴿ قُلْ إِنّنِي هَدَانِي رَبِّ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ دِينًا قِيمًا مِلّةً فَلَا يُجْزَى إِلّا مِثْلُهَا وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴿ قُلْ إِنّنِي هَدَانِي رَبِّ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ دِينًا قِيمًا مِلّةً إِبْرَهِيمَ حَنِيفاً وَمَا كَانَ مِنَ ٱلمُشْرِكِينَ ﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُشْكِى وَمُعَيَاى وَمَمَافِ لِلّهِ رَبِ إِنْكَامِينَ ﴾ ونشكى وَتَعَيَاى وَمَمَافِ لِلّهِ رَبِ الْعَامِينَ ﴿ لَا شَرِيكَ لَهُ وَيِذَلِكَ أَمِرْتُ وَأَنَا أَوْلُ ٱلمُسْلِمِينَ ﴾ [ الأنعام: ١٥٩ - ١٦٣ ].

 يَدْعُونَ إِلَى ٱلْحَنَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِٱلْمَرُونِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ ۚ وَأَوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلْمُفلِحُونَ ۞ وَلا تَكُونُوا كَالَّذِينَ تَفَرَّقُوا وَاخْتَلَفُوا مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَهُمُ ٱلْبَيِّنَكُ ۚ وَأُولَتِهِكَ لَمُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ [ آل عمران: ١٠٣ - ١٠٥ ].

الكلمات الثالثة: ﴿ وَأَوَرَثْنَا ٱلْقَوْمَ ٱلَّذِينَ كَانُوا يُسْتَضْعَفُونَ مَشَدِقَ ٱلْأَرْضِ وَمَغَكُرِبَهِكَا ٱلَّتِي بَكُرَّكُنَا فِيهَا ۚ وَتَمَّتُ كَلِمَتُ رَبِّكَ ٱلْحُسْنَىٰ عَلَىٰ بَنِيٓ إِسْرَةِيلَ بِمَا صَبَرُواً وَدَمَّنَا مَا كَاكَ يَصَنَعُ فِرْعَوْثُ وَقَوْمُهُم وَمَا كَانُواْ يَعْرِشُونَ ﴿ وَجَوَزْنَا بِبَنِي إِسْرَءِيلَ ٱلْبَحْرَ فَأَتَوْا عَلَى قَوْرِ يَعَكُفُونَ عَلَى أَصْنَامِ لَهُمْ قَالُواْ يَنْمُوسَى ٱجْعَل لَنَآ إِلَهَا كُمَا لَمُمْ ءَالِهَةٌ قَالَ إِنَّكُمْ قَوْمٌ تَجَهَلُونَ ۞ إِنَّ هَتَوُلآءِ مُتَكِّرٌ مَّا هُمْ فِيهِ وَيَطِلُ مَّا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [ الأعراف: ١٣٧ - ١٣٩ ].

### بيان الكلمات:

البيان الأول: عن أم المؤمنين عائشة يَظِيُّهَا ، قالت: قال رسول اللَّه عَلِيَّةٍ: « مَنْ أَحْدَثَ في أَمْرِنَا هذَا مَا لَيْسَ منه فهو رَدٌّ » <sup>(١)</sup>.

البيان الثاني: عن أبي نَجيح الْعِرْبَاضِ بنِ سَارِيَّةَ ﴿ قَالَ: ﴿ صَلَّى بِنَا رَسُولُ اللَّهُ عَلِيتُهُ ذَاتَ يَوْم، ثُمَّ أَقْبَلَ عَلَيْنَا، فَوَعَظَنَا مَوْعِظَةً بَلِيغَةً ذَرَفَتْ مِنْهَا الْعُيُونُ، وَوَجِلَتْ مِنْهَا الْقُلُوبُ، ۚ فَقَالَ قَائِلٌ: يَا رَسُولَ اللَّه كَأَنَّ هَذِهِ مَوْعِظَةُ مُوَدِّع، فَمَاذَا تَعْهَدُ إِلَيْنَا؟ فَقَالَ: « أُوصِيكُمْ بِتَقْوَى اللَّه، وَالسَّمْع وَالطَّاعَةِ وَإِنْ عَبْدًا حَبَشِيًّا، ۚ فَإِنَّهُ مَنْ يَعِشْ مِنْكُمْ بَعْدِي فَسَيَرَى اخْتِلافًا كَثِيرًا! فَعَلَيْكُمْ بِسُنَّتِي، وَسُنَّةِ الْخُلَّفَاءِ الْمَهْدِيِّينَ الرَّاشِدِينَ، تَمَسَّكُوا بِهَا، وَعَضُّوا عَلَيْهَا بِالنَّوَاجِذِ، وَإِيَّاكُمْ وَمُحْدَثَاتِ الْأَمُورِ، فَإِنَّ كُلَّ مُحْدَثَةٍ بِدْعَةٌ، وَكُلَّ بِدْعَةٍ ضَلَالَةً! » (٢).

<sup>(</sup>١) متفق عليه.

<sup>(</sup>٢) رواه أبو داود، والترمذي، وقال: حديث حسن صحيح.



وأن رجال الدعوة الإسلامية معرضون لأشد المعن والفتن! ني دينهم، وأنفسهم، وأموالهم، وقد تتجلى الفتنة ني صورة النعمة، دربما تسرب الشيطان الى الإنسان من باب الفهم، نيوهمه أنه قد حاز خصوص علم وإيمان، وهو من أشد الفتن، وذلك هو الاستدراج والعياذ باللَّه.

#### الكلمات:

الكلمات الأولى: ﴿ المَهْ صُ أَحَسِبَ أَلْنَاشُ أَن يُتْرَكُّواْ أَن يَقُولُواْ عَامَنَا وَهُمْ لَا يُفتَنُونَ ﴿ وَلَقَدْ فَتَنَا الّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَلِيعْلَمَنَ اللّهُ الَّذِينَ صَدَقُواْ وَلِيَعْلَمَنَ الْكَذِينِنَ ﴾ أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ يَعْمَلُونَ السَّيِّنَاتِ أَن يَسْمِقُونَا سَاءً مَا يَعْكُمُونَ ﴿ مَن كَانَ يَرْجُواْ لِقَاةَ اللّهِ فَإِنَّ أَجَلَ اللّهِ لَاتَ وَهُو السَّيِعِيعُ الْعَلِيمُ ﴿ وَمَن جَنهَدَ فَإِنّمَا يُجْهِدُ لِنَفْسِهِ ۚ إِنَّ اللّهَ لَنَيْ عَن الْعَلَمِينَ ﴾ وَاللّذِينَ عَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ لَنُكَفِّرَنَ عَنهُمْ سَيِّعَاتِهِمْ وَلَنَجْزِينَهُمْ لَكُن يَعْمَلُونَ ﴾ وَوَصَيْنَا الإِنسَنَ بِولِدَيْهِ حُسْنًا وَإِن جَهَدَاكَ لِتَشْرِكَ فِي مَا لَيْنَ اللّهِ لَكَ يَعْمَلُونَ ﴾ وَاللّذِينَ عَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ لَنُكَفِّرَنَ عَنهُمْ سَيِّعَاتِهِمْ وَلَنجْزِينَهُمْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُمْ مِنا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ وَالسَّلِحِينَ ﴿ وَمِن النَّاسِ مَن يَقُولُ عَامَلُونَ ﴾ وَاللّذِينَ عَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ لَكُمُ مَن كَنِكَ لَيْقُولُ عَلَى اللّهُ وَلَيْنَ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ ا

الكلمات الثانية: ﴿ وَإِذَا جَآءَهُمْ أَمْرٌ مِنَ ٱلْأَمْنِ أَوِ ٱلْخَوْفِ أَذَاعُواْ بِهِمْ وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى ٱلرَّسُولِ وَإِلَىٓ أُولِي ٱلْأَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ ٱلَّذِينَ يَسْتَنْبِطُونَهُ مِنْهُمٌّ وَلَوْلَا فَضْلُ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لَاتَّبَعْتُمُ ٱلشَّيْطَانَ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ [النساء: ٨٣]. بيان الكلمات:

البيان الأول: عَنْ أَبِي مُوسَى الأَشْعَرِيِّ ﴿ قَالَ: ﴿ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلِيلَةٍ: ﴿ إِنَّ بَيْن يَدَي السَّاعَةِ فِتَنَّا كَقِطَع اللَّيْلِ الْمُظْلِم، يُصْبِحُ الرَّجُلُ فِيهَا مُؤْمِنًا وَيُمْسِي كَافِرًا! وَيُمْسِي مُؤْمِنًا وَيُصْبِحُ كَافِرًا! الْقَاعِدُ فِيهَا خَيْرٌ مِنَ الْقَائِمِ، وَالْمَاشِي فِيهَا خَيْرٌ مِنَ السَّاعِي. فَكَسِّرُوا قِسِيَّكُمْ، وَقَطِّعُوا أَوْتَارَكُمْ، وَاضْرِبُوا سُيُوفَكُمْ بِالْحِجَارَةِ، فَإِنْ دُخِلَ – يَعْنِي عَلَى أَحَدِ مِنْكُمْ – فَلْيَكُنْ كَخَيْرِ ابْنَيْ آدَمَ » (¹).

البيان الثاني: عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلِيْتُهِ قَالَ: ﴿ بَادِرُوا بِالْأَعْمَالِ فِتَنَا كَقِطَعِ اللَّيْلِ الْمُظْلِمِ، يُصْبِحُ الرَّجُلُ مُؤْمِنًا وَيُمْسِي كَافِرًا، أَوْ يُمْسِي مُؤْمِنًا وَيُصْبِحُ كَافِرًا، يَبِيعُ دِينَهُ بِعَرَضِ مِنَ الدُّنْيَا » <sup>(٢)</sup>.

البيان الثالث: عن أبي سَعِيدِ الْخُدْرِيُّ عَلَيْهِ قال: « سَمِعْتُ النَّبِيَّ عَلِيْتُمْ يَقُولُ: « يَخْرُجُ في هَذِهِ الْأُمَّةِ – وَلَمْ يَقُلْ مِنْهَا – قَوْمٌ تَحْقِرُونَ صَلَاتَكُمْ مَعَ صَلَاتِهمْ، وَصِيَامَكُمْ مَعَ صِيَامِهِمْ، وعَمَلَكُمْ مَعَ عَمَلِهِمْ، يَقْرَؤُونَ الْقُرْآنَ لاَ يُجَاوِزُ حُلُوقَهُمْ، أَوْ حَناجِرَهُمْ، يَمْرُقُونَ مِنَ الدِّينِ مُوْوقَ السَّهُم مِنَ الرَّمِيَّةِ، فَيَنْظُرُ الرَّامِي إِلَى سَهْمِهِ، إِلَى نَصْلِهِ، إِلَى رِصَافِهِ، فَيَتَمَارَى في الْفُوقَةِ، هَلْ عَلِقَ بِهَا مِنَ الدُّمِ شَيْءٌ؟! » (٣).

البيان الرابع: عن عَلِيٌّ عَلِي قال: « سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ مِرْالِيِّمَ يَقُولُ: « سَيَخْرُجُ في الْحِرِ الزَّمَانِ فَوْمٌ مُحدثًاءُ الْأَسْنَانِ، سُفهَاءُ الأَحْلامِ، يَقُولُونَ مِنْ خَيْرِ قُولِ الْبَرِيَّةِ، يَقُرَؤُونَ القرآنَ لاَ يُجَاوِزُ حَنَاجِرَهُمْ، يَمْرُقُونَ مِنَ الدِّينِ كَمَا يَمْرُقُ السَّهْمُ مِنَ الرَّمِيَّةِ » (١٠).

البيان الخامس: عَنْ حُذَيْفَةً ﴿ قَالَ: ﴿ كُنَّا عِنْدَ عُمَرَ فَقَالَ: أَيُّكُمْ سَمِعَ رَسُولَ اللَّهُ عَيْلِيُّهُ يَذْكُرُ الْفِتَنَ؟ فَقَالَ قَوْمٌ: نَحْنُ سَمِعْنَاهُ. فَقَالَ: لَعَلَّكُمْ تَعْنُونَ فِثْنَةَ الرَّمجُل

(١) رواه مسلم. (۳، ٤) متفق عليه.

<sup>(</sup>١) رواه أحمد، وأبو داود، وابن ماجه، والحاكم. وصححه الألباني في محيح الجامع.

في أَهْلِهِ وَجَارِهِ؟ قَالُوا: أَجَلْ. قَالَ: تِلْكَ تُكَفِّرُهَا الصَّلَاةُ وَالصِّيَامُ وَالصَّدَقَةُ. وَلَكِنْ أَيُكُمْ سَمِعَ النَّبِيَّ عَلِيْتُ يَذْكُرُ الْفِتَنَ الَّتِي تَمُوجُ مَوْجَ الْبَحْرِ؟ قَالَ حُذَيْفَةُ: فَأَسْكَتَ الْقَوْمُ. فَقُلْتُ: أَنَا. قَالَ: « أَنْتَ لِلَّهِ أَبُوكَ! » قَالَ مُخذَيْفَةُ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّه عِلِيَّةٍ يَقُولُ: « تُعْرَضُ الْفِتَنُ عَلَى الْقُلُوبِ كَاخْصِيرِ عُودًا عُودًا، فَأَيُّ قَلْبِ أُشْرِبَهَا نُكِتَ فِيهِ نُكْتَةٌ سَوْدَاءُ، وَأَيُّ قَلْبِ أَنْكَرَهَا نُكِتَ فِيهِ نُكْتَةٌ بَيْضَاءُ؛ حَتَّى تَصِيرَ عَلَى قَلْبَيْنِ: عَلَى أَبْيَضَ مِثْل الصَّفَا، فَلاَ تَضُرُّهُ فِتْنَةً مَا دَامَتِ السَّمَاوَاتُ وَالْأَرْضُ، وَالْآخَرُ أَسْوَدُ مُرْبَادًا كَالْكُوز مُجَخِّيًا، لاَ يَعْرِفُ مَعْرُوفًا وَلَا يُنْكِرُ مُنْكَرًا، إلا مَا أُشْرِبَ مِنْ هَوَاهُ! ».

قَالَ مُحْذَيْفَةُ وَحَدَّثْتُهُ: أَنَّ بَيْنَكَ وَبَيْنَهَا بَابًا مُغْلَقًا يُوشِكُ أَنْ يُكْسَرَ. قَالَ عُمَرُ: « أَكَسْرًا لاَ أَبَا لَكَ؟ فَلَوْ أَنَّهُ فُتِحَ لَعَلَّهُ كَانَ يُعَادُ! » قُلْتُ: لاَ بَلْ يُكْسَرُ، وَحَدَّثْتُهُ: أَنَّ ذَلِكَ الْبَابَ رَجُلٌ يُقْتَلُ أَوْ يَمُوتُ، حَدِيثًا لَيْسَ بِالْأَغَالِيطِ » (١).

<sup>(</sup>١) رواه مسلم. وقوله: « أَسْوَدُ مُرْبَادًا »، أَيْ: شِدَّةُ الْبَيَاضِ في سَوَادٍ. و « الْكُوزُ الْجُكِّفِي: الإبْرِيقُ الْمُنْكُوس على رأسه، بحيث لا يحتفظ بما فيه.



وأن أول ما يعرض للداعية من الفتن شهوة الشهرة وحب الظهور، وفتنة الرياسة والقيادة، فلا ينجو العبد من ذلك إلا بتجديد الإخلاص، والعرص على تجريد القلب من الأهواء، والاصطبار على مسلك العبدية لله.

#### الكلمات:

الكلمات الأولى: ﴿ لَا تَحْسَبَنَ الَّذِينَ يَفْرَحُونَ بِمَا أَتُوا وَيُحِبُونَ أَن يُحْمَدُوا بِمَا لَمْ وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيدٌ ﴿ وَلِلَهُمْ عَذَابُ أَلِيدٌ ﴿ وَلِلَهِ مُلْكُ أَلسَمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَالْحَتِلَفِ الْمَيْلِ وَاللَّهُ عَلَى كُلِ شَيْءِ قَدِيرٌ ﴿ إِنَ فِي خَلْقِ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَالْحَتِلَفِ الْمَيْلِ وَاللَّهُ عِلَى كُلُ مَنْ عَلَى جُنُوبِهِمُ وَالنَّهُ لِي اللَّهُ عِلَى كُونِهِمُ وَالنَّهُ لِي الْأَلْبُ ﴿ وَالْمَيْلِ فَي خَلْقِ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَالْمَيْلِ فَي خَلْقِ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَبَنَا مَا خَلَقْتَ هَذَا بَعْظِلَا سُبَحَنَكَ فَقِنَا عَذَابَ وَيَنْفَكُرُونَ فِي خَلْقِ السَّمَونِ وَالْأَرْضِ وَبَنَا مَا خَلَقْتَ هَذَا بَعْظِلَا سُبَحَنَكَ فَقِنَا عَذَابَ النَّارِ ﴿ وَبَنَا إِلَيْكُمْ فَعَامَنَا مُنَوالِ إِللَّالِمِينَ مِنْ أَنصَادٍ ﴿ وَبَنَا إِنْكَ مَن تُدْخِلِ النَّارَ فَقَدْ أَخْرَيْتُهُ وَمَا لِلظَّلِمِينَ مِنْ أَنصَادٍ ﴿ وَبَنَا إِنَنَا مَا عَلَالِمِينَ مِنْ أَنصَادٍ ﴿ وَبَنَا إِنَنَا مَا عَلَالَهُ مَنْ أَنْ عَلَى اللَّهُ اللَّولِينَ مَن أَنْ عَلَى اللَّهُ وَمَا لِلظَّلِمِينَ مِنْ أَنْصَادٍ ﴿ وَبَنَا إِنَانَا مَا وَعَدَتَنَا عَلَى رُسُلِكَ وَلَا غَنِونَا يَوْمَ الْقِيكَةِ مَنَا مُنَادِي اللَّهُ مَنْ اللَّهُ وَلَا عَنْ رَبُعُمْ أَنِي اللَّهُ وَمَا الْقَيْلُ مُنْ وَلِي اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّولِ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ مُن اللَّهُ وَاللَّهُ عَنْكُمُ وَا فِي اللِيلِي وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَنْدُمُ وَاللَّهُ عِنْدُهُ مُ مُنْ اللَّهُ وَاللَّهُ عِنْدَهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَنْدُهُ مُ مُنْ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى الْمُؤْلُولُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَنْدُهُ مُنْ الْفَوْلُ ﴿ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَامُ الْمَا الْمَا مِن اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللْمُؤْلُولُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلُولُ فِي الْمُؤْلُولُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَهُ وَاللَّهُ وَلُولُ فِي الْفِلَالِ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلُولُولُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَاللَّهُ الللْمُولُ وَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

قَلِيلٌ ثُمَّ مَأْوَنَهُمْ جَهَنَّمُ ۚ وَبِئْسَ ٱلْمِهَادُ ۞ لَكِن ٱلَّذِينَ ٱتَّقَوْا رَبَّهُمْ لَهُمْ جَنَّتُ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَا نُزُلًا مِنْ عِندِ ٱللَّهِ وَمَا عِندَ ٱللَّهِ خَيْرٌ لِلْأَبْرَارِ ﴿ وَإِنَّ مِنْ أَهْلِ ٱلْكِتَابِ لَمَن يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ وَمَآ أُنزِلَ إِلَيْكُمْ وَمَآ أُنزِلَ إِلَيْهِمْ خَلْشِعِينَ لِلَّهِ لَا يَشْتَرُونَ بِعَايَنتِ ٱللَّهِ ثَمَنًا قَلِيلًا أَوْلَيَهِكَ لَهُمْ أَجْرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ إِنَ ٱللَّهَ سَرِيعُ ٱلْحِسَابِ ١ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا أَصْبِرُوا وَصَابِرُوا وَرَابِطُوا وَٱتَّقُوا ٱللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُفُلِحُونَ ﴾ [ آل عمران: ١٨٨ - ٢٠٠ ].

الكلمات الثانية: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَدَّخِذُ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَندَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُبّ ٱللَّهِ ۚ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَشَدُّ حُبًّا لِللَّهِ وَلَوْ بَرَى ٱلَّذِينَ ظَلَمُوٓا إِذْ يَكُرُونَ ٱلْعَذَابَ أَنَّ ٱلْقُوَّةَ لِلَّهِ جَمِيعًا وَأَنَّ اللَّهَ شَدِيدُ ٱلْعَذَابِ ﴿ إِذْ تَبَرَّأَ ٱلَّذِينَ ٱتَّبِعُوا مِنَ ٱلَّذِينَ ٱتَّبَعُوا وَرَأَوُا ٱلْعَكَذَابَ وَتَقَطَّعَتْ بِهِمُ ٱلْأَسْبَابُ ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ ٱتَّبَعُواْ لَوَ أَنَّ لَنَا كُرَّةً فَنَتَبَرَّأَ مِنْهُمْ كُمَا تَبَرَّءُواْ مِنَّا كَذَالِكَ يُرِيهِمُ ٱللَّهُ أَعْمَالَهُمْ حَسَرَتٍ عَلَيْهِمْ وَمَا هُم بِخَرِجِينَ مِنَ أَلْنَارٍ ﴾ [ البقرة: ١٦٥ - ١٦٧ ].

الكلمات الثالثة: ﴿ التَّفَكُذُوٓ المُّحْبَارَهُمْ وَرُهْبَكُهُمْ أَرْبَابًا مِّن دُونِ اللَّهِ وَٱلْمَسِيحَ ٱبْنَ مَرْيَكُمَ وَمَا أُمِرُوٓا إِلَّا لِيَعْبُدُوٓا إِلَنَهَا وَحِدُآ لَّاۤ إِلَنَهُ إِلَّا هُوَ سُبُحَننَهُ عَكمًا يُشُركُونَ ﴾ [التوبة: ٣١].

### يبان الكلمات:

البيان الأول: عن أبي موسى الأشعري في أن رسول الله علي قال: « إنَّا واللَّهِ لاَ نُولِّي عَلَى هَذَا العَمَل أحدًا سَأَلَهُ وَلاَ أحدًا حَرصَ عَلَيْهِ » (١).

البيان الثاني: عن أبي موسى الأشعري ﴿ أن رسول اللَّه ﷺ قال: ﴿ إِنَّا لَنْ نَسْتَعْمِلَ عَلَى عَمَلِنَا مَنْ أَرَادَهُ » (٢).

البيان الثالث: عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ عَنِ النَّبِيِّ عَلِيلَةٍ قَالَ: « إِنَّكُمْ سَتَحْرَصُونَ عَلَى الْإِمَارَةِ، وَسَتَكُونُ نَدَامَةً يَوْمَ الْقِيَامَةِ! فَنِعْمَ الْمُرْضِعَةُ وَبِئْسَتِ الْفَاطِمَةُ! » <sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم. (٢) متفق عليه.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري.

البيان الرابع: عن عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ سَمُرَةً ﴿ قَالَ: ﴿ قَالَ لِي رَسُولُ اللَّهِ عَلِيلَةٍ: ﴿ يَا عَبْدَ الرَّحْمَنِ لاَ تَسْأَلِ الْإِمَارَةَ، فَإِنَّكَ إِنْ أُعْطِيتَهَا عَنْ مَسْأَلَةٍ وُكِلْتَ إِلَيْهَا، وَإِنْ أُعْطِيتَهَا عَنْ غَيْر مَسْأَلَةٍ أُعِنْتَ عَلَيْهَا » (١).

البيان الخامس: عَنْ أَبِي أَمَامَةَ عَنِ النَّبِيِّ عَلِيلِيمٍ أَنَّهُ قَالَ: « مَا مِنْ رَجُل يَلِي أَمْرَ عَشَرَةٍ فَمَا فَوْقَ ذَلِكَ إِلا أَتَى اللَّهَ عَلَى اللَّهَ عَلْمُولًا يَوْمَ الْقِيَامَةِ يَدُهُ إِلَى عُنُقِهِ؛ فَكُّهُ بِرُّهُ أَوْ أَوْبَقَهُ إِثْمُهُ، أَوَّلُهَا مَلامَةٌ، وَأَوْسَطُهَا نَدَامَةٌ، وَآخِرُهَا خِزْيٌ يَوْمَ الْقِيَامَةِ » <sup>(١)</sup>.

البيان السادس: عَنْ مُجنْدَبِ أَن النَّبِيَّ عَيْلِيِّهِ قَالَ: « مَنْ سَمَّعَ سَمَّعَ اللَّهُ بِهِ وَمَنْ يُرَائِي يُرَائِي اللَّهُ بِهِ » <sup>(٣)</sup>.

البيان السابع: عن أبي هريرة قال: « جَلَسَ جِبْريلُ إِلَى النَّبِيِّ عَلِيلَةٍ، فَنَظَرَ إلى السَّماءِ، فإذَا مَلَكٌ يَنْزِلُ، فقالَ لَهُ جبريلُ: هذا الملَكُ ما نَزَلَ مُنْذُ خُلِقَ قبلَ السَّاعةِ! فلَمَّا نَزَلَ قَالَ: يَا مُحَمَّدُ، أَرْسَلَنِي إليكَ رَبُّكَ: أَفَمَلِكًا نبيًّا يَجْعَلُكَ أَمْ عَبْدًا رَسُولًا؟ قَالَ لَهُ جِبريلُ: تَوَاضَعْ لِرَبِّكَ يَا مُحَمَّدُ. فقالَ رسولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿ لا ، بَلْ عَبْدًا رَسُولًا! ﴾ (١٠).

(١) متفق عليه.

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد. وحسنه الألباني في صحيح الجامع.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري.

<sup>(</sup>٤) رواه أحمد، وابن حبان، وأبو يعلى. وقال الشيخ شعيب الأرناؤوط في تعليقه على المسند: إسناده صحيح على شرط الشيخين. وصححه الألباني في صحيح الترغيب وفي السلسلة الصحيحة.



وأنَّ خُلُقَ التواضع الدعوي، والتجرد من لَل حول وتوة، والتبردُ من شهوة « الأنا » الفردية والجماعية وعدم الاغترار بالتكاثر العددي للأتباع؛ هو شرط القبول الرجماني والتأبيد الرياني.

### الكلمات:

الكلمات الأولى: ﴿ لَقَدْ نَصَرَكُمُ اللّهُ فِي مَوَاطِنَ كَثِيرَةِ وَيَوْمَ حُنَيْنٍ إِذَ الْكلمات الأولى: ﴿ لَقَدْ نَصَرَكُمُ اللّهُ فِي مَوَاطِنَ كَثِيرَةِ وَيَوْمَ حُنَيْنٍ إِذَ أَعْجَبَتُكُمْ كَثَرَتُكُمْ فَلَمْ تَغْنِ عَنَكُمْ شَيْئًا وَضَاقَتَ عَلَيْكُمُ الْأَرْضُ بِمَا رَحُبَتُ ثُمْ وَلَيْتُم مُدْيِرِينَ ﴿ ثُمَ أَزَلُ اللّهُ سَكِينَتُهُ عَلَى رَسُولِهِ وَعَلَى الْمُؤْمِنِينَ وَأَنزَلَ مُنْ مَكُولًا لَمْ تَرَوْهَا وَعَلَى اللّهُ وَمَنافِهِ مَنْ اللّهُ وَمَناقَلُ مِنْ اللّهُ وَمَناقَلُ مَنْ وَاللّهُ مَنْ وَأَنزَلُ اللّهُ مَنْ وَأَنزَلُ مَنْ مَنْ وَاللّهُ مَنْ وَاللّهُ مَنْ وَاللّهُ مَنْ وَلَاكُ مَنْ وَاللّهُ مَنْ وَاللّهُ مَنْ وَاللّهُ مَنْ وَاللّهُ مَنْ وَاللّهُ مَنْ وَلَاكُ مَنْ وَلَاللّهُ مَنْ وَلَاكُ مَنْ وَلَاكُ مَنْ وَلَاكُ مَنْ وَلَاكُ مَنْ وَلَاكُ مَنْ وَلَا لَكُنْ وَلِلْكُ مَنْ وَلَاكُ مَنْ وَلَاكُ مَنْ وَلَاكُ مَنْ وَلَاكُ مَنْ وَلَاكُ وَمِنْ وَاللّهُ وَلَاكُ مَنْ وَلَاكُ وَلَاكُ مَنْ وَلَاكُ وَلَاكُ وَلَاكُ وَلَاكُ وَلَاكُ وَلَاكُ وَلَاكُ وَلَاكُ وَلَاكُ وَلَالُكُ وَلِلْكُ مُولِيلًا لَلّهُ لَلْ وَلَالُكُ وَلِيلُولُ وَلَا لَا لَكُولُولُولُولُولُولُ وَلَالًا لَوْ وَلَاكُ مَنْ وَلِهُ وَلَاكُ مَنْ وَلِيلُولُ وَلَاكُ مَالِكُ وَلَالًا لَا لَاكُمُ وَلَوْلُولُ وَلَا لَكُولُ وَلَاكُمُ مَنْ وَلِهُ وَلَاكُ مَا وَعَذَلُ لَلْكُ مَا وَعَلَى مُنْ وَلّهُ ولِلْكُ مَنْ وَلَاكُ مُولِيلًا لَهُ مُنْ وَلِلْكُ عَلَى مُولِلْكُ مَا وَعَلَاكُ مِنْ وَلَاكُ مُؤْلِلُكُ مُؤْلِلُكُ مُولِيلًا عَلَالْكُ مُؤْلِلْكُ مُؤْلِلْكُ مُؤْلِلْكُ مُؤْلِلْكُ مُؤْلِلْكُ مِنْ وَلَالْكُ مُؤْلِلْكُ مُؤْلِلُكُ مُؤْلِلْكُ مُولِلْكُولِلْكُ مُؤْلِلْكُ مُؤْلِلْكُمُ وَلِلْكُولِلْكُ مُؤْلِلْكُولِلْكُولِلْكُ مُؤْلِلْكُ مُؤْلِلْكُ مُؤْلِلْكُولِلْكُ مُؤْلِلْكُولِلْكُولِلْكُولِلْكُمُ وَلِلْكُولِلْكُ مُؤْلِلْكُولِلْكُولِلْكُ مُؤْلِلْكُولِلْكُولِلْكُولِلْكُولِلْكُولِلْكُولِلِلْكُولِلْكُلُولُ لِلْكُلُولُ لِلْلُكُولِلْكُولُولِلْكُلُولُولُكُولِلْكُولِلِ

الكلمات الثانية: ﴿ وَلَقَلَدُ صَكَفَكُمُ اللّهُ وَعَدَهُ، إِذْ تَحُسُونَهُم بِإِذَنِهِ ۚ حَتَّلَ الكلمات الثانية: ﴿ وَلَقَلَدُ صَكَفَتُم اللّهُ وَعَدَهُ، إِذْ تَحُسُونَهُم بِإِذَنِهِ ۚ حَتَّلَ إِذَا فَشِلْتُ مَ وَتَنَازَعْتُمْ فِي الْأَمْدِ وَعَصَكَيْتُم مِنْ بَعْدِ مَا أَرَسَكُم مَّا تُحِبُونَ ۚ إِذَا فَشِلْتُ مَ مَن يُرِيدُ الْآخِرَةَ ثُمُ صَرَفَكُمْ عَنْهُمْ مِن يُرِيدُ الْآخِرَةَ ثُمُ صَرَفَكُمْ عَنْهُمْ مِن يُرِيدُ اللّهُ فَي اللّهُ وَلَيْهُ وَاللّهُ ذُو فَضْلٍ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ ﴾ [آل عمران: ١٥٢]. لِيَنْتَلِيكُمُ وَلَقَدُ عَفَا عَنَا عَنَامُ أُو وَلَقَدُ إِنَا عَلَى الْمُؤْمِنِينَ ﴾ [آل عمران: ١٥٢].

الكلمات الثالثة: ﴿ وَلِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلأَرْضِ لِيَجْزِى ٱلَّذِينَ أَسَتُواْ بِمَا عَمِلُواْ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ لِيَجْزِى ٱلَّذِينَ أَسْتُواْ بِمَا عَمِلُواْ وَبَعْزِى ٱلَّذِينَ أَخْسَنُواْ بِٱلْحُسْنَى ﴿ ٱلَّذِينَ يَجْتَنِبُونَ كَبَيْرَ ٱلْإِثْمِ وَٱلْفَوْحِشَ إِلَّا ٱللَّهُمُ إِنَّ رَبَّكَ وَسِعُ ٱلْمَعْفِرَةُ هُوَ أَعْلَمُ بِكُرْ إِذْ أَنشَأَكُم مِن ٱلْرَضِ وَإِذْ أَنشَدُ أَجِنَّةٌ فِي بُطُونِ أُمَّهُ لِمَكُم فَلَا وَسِعُ ٱلْمُعْفِرَةُ هُو أَعْلَمُ بِمَنِ آتَفَى ﴾ [النجم: ٣١ ].

الكلمات الرابعة: ﴿ وَذَرُوا ظَلْهِرَ ٱلْإِثْمِ وَبَاطِنَهُ ۚ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَكْسِبُونَ ٱلَّإِنَّمَ سَيُجْزَوْنَ بِمَا كَانُوا يَقْتَرِفُونَ ﴾ [ الأنعام: ١٢٠ ].

الكلمات الخامسة: ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَا لُقْمَنَ ٱلْحِكْمَةَ أَنِ ٱشْكُرْ لِلَّهِ وَمَن يَشْكُرْ فَإِنَّمَا يَشْكُرُ لِنَفْسِدِ ۚ وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَنَّى حَمِيكٌ ۞ وَلِذَ قَالَ لُقْمَانُ لِأَبْنِهِ وَهُوَ يَعِظُهُ يَبُنَى لَا تُشْرِكَ بِاللَّهِ إِنَ ٱلشِّرْكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ ۞ وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنسَانَ بِوَلِدَيْهِ حَمَلَتْهُ أُمُّهُ وَهَنَّا عَلَىٰ وَهِنِ وَفِصَالُهُ فِي عَامَيْنِ أَنِ ٱشْكُرْ لِي وَلِوَلِدَيْكَ إِلَى ٱلْمَصِيرُ ﴿ وَإِن جَنْهَدَاكَ عَلَىٰٓ أَن تُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ، عِلْمٌ فَلَا تُطِعْهُمَا ۚ وَصَاحِبْهُمَا فِي ٱلدُّنْيَا مَعْرُوفَا وَاتَّبِعْ سَبِيلَ مَنْ أَنَابَ إِلَى مُرْجِعُكُمْ فَأُنبِّئُكُم بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ يَكْبُنَى إِنَّهَا إِن تَكُ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِنْ خَرْدَلِ فَتَكُن فِي صَخْرَةٍ أَوْ فِي ٱلسَّمَوَتِ أَوْ فِي ٱلْأَرْضِ يَأْتِ بَهَا ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ لَطِيفٌ خَبِيرٌ ۞ يَكُبُنَى أَقِمِ ٱلصَّكَلُوةَ وَأَمْرُ بِٱلْمَعْرُوفِ وَٱنَّهُ عَنِ ٱلْمُنكر وَأَصْبِرَ عَلَىٰ مَا أَصَابَكَ ۚ إِنَّ ذَالِكَ مِنْ عَزْمِ ٱلْأَمُورِ ۞ وَلَا تَصُعِّرْ خَدَّكَ الِنَّاسِ وَلَا تَمْشِ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَجًا ۚ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ كُلَّ مُخْنَالٍ فَخُورٍ ۞ وَأَقْصِدْ فِي مَشْيِكَ وَٱغْضُصْ مِن صَوْتِكَ ۚ إِنَّ أَنكُرُ ٱلْأَصْوَاتِ لَصَوْتُ ٱلْحَمِيرِ ﴾ [لقمان: ١٢ - ١٩].

الكلمات السادسة: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ لَمْ يَرْتَابُواْ وَجَهَدُواْ بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ فِي سَكِيلِ ٱللَّهِ أُولَيِّكَ هُمُ ٱلضَكِدِقُونَ ﴿ قُلْ أَنعُكَلِمُونَ ٱللَّهَ بِدِينِكُمْ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضُ وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيكُ ﴿ يَمُنُّونَ عَلَيْكَ أَنْ أَسْلَمُوا ۚ قُل لَّا تَمُنُّوا عَلَى إِسْلَمَكُم لِبِ اللَّهُ يَمُنُّ عَلَيْكُم أَنَ هَدَىكُم لِلإِيمَانِ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ ١ إِنَّ ٱللَّهَ يَعْلَمُ غَيْبَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱللَّهُ بَصِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ [ الحجرات: ١٥ - ١٨ ].

### بيان الكلمات:

- عَنْ أَبِي ذَرِّ الغفاري ﴿ عَنِ النَّبِيِّ عَلِيلَةٍ أَنه قال فِيمَا يَرْوِيهِ عَنِ اللَّه تَبَارَكَ وَتَعَالَى: « قَالَ اللَّه ﷺ : يَا عِبَادِي إِنِّي حَرَّمْتُ الظُّلْمَ عَلَى نَفْسِي وَجَعَلْتُهُ بَيْنَكُمْ مُحَرَّمًا فَلَا تَظَالَمُوا، يَا عِبَادِي كُلُّكُمْ ضَالٌّ إِلَّا مَنْ هَدَيْتُهُ، فَاسْتَهْدُونِي أَهْدِكُمْ، يَا عِبَادِي كُلُّكُمْ جَائِعٌ إِلَّا مَنْ أَطْعَمْتُهُ، فَاسْتَطْعِمُونِي أُطْعِمْكُمْ، يَا عِبَادِي كُلُّكُمْ عَارِ إِلَّا مَنْ كَسَوْتُهُ، فَاسْتَكْسُونِي أَكْسُكُمْ، يَا عِبَادِي إِنَّكُمْ تُخْطِئُونَ بِاللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَأَنَا أَغْفِرُ الذُّنُوبَ جَمِيعًا، فَاسْتَغْفِرُونِي أَغْفِر لَكُمْ، يَا عِبَادِي إِنْكُمْ لَنْ تَبْلُغُوا ضَرِّي فَتَضُرُّونِي وَلَنْ تَبْلُغُوا نَفْعِي فَتَنْفَعُونِي، يَا عِبَادِي لَوْ أَنَّ أَوَّلَكُمْ وَآخِرَكُمْ، وَإِنْسَكُمْ وَجِنَّكُمْ، كَانُوا عَلَى أَنْفَى قَلْبِ رَجُلِ وَاحِدِ مِنْكُمْ مَا زَادَ ذَلِكَ فِي مُلْكِي شَيْئًا، يَا عِبَادِي لَوْ أَنَّ أَوَّلَكُمْ وَآخِرَكُمْ، وَإِنْسَكُمْ وَجِنَّكُمْ، كَانُوا عَلَى أَفْجَرِ قَلْبِ رَجُلِ وَاحِدِ مَا نَقَصَ ذَلِكَ مِنْ مُلْكِي شَيْئًا، يَا عِبَادِي لَوْ أَنَّ أَوْلَكُمْ وَآخِرَكُمْ، وَإِنْسَكُمْ وَجِنَّكُمْ، قَامُوا فِي صَعِيدِ وَاحِدِ فَسَأَلُونِي فَأَعْطَيتُ كُلَّ إِنْسَانِ وَالْكُمْ وَآخِرَكُمْ، وَإِنْسَكُمْ وَجِنَّكُمْ، قَامُوا فِي صَعِيدِ وَاحِدِ فَسَأَلُونِي فَأَعْطَيتُ كُلَّ إِنْسَانِ مَسْأَلَتَهُ، مَا نَقَصَ ذَلِكَ مِنَ عَبَادِي إِلَّا كَمَا يَنْقُصُ الْخِيْطُ إِذَا أُدْخِلَ الْبَحْرَ، يَا عِبَادِي إِنَّا مَنْ وَجَدَ خَيْرًا فَلْيَحْمَدِ اللَّهَ! وَمَنْ وَجَدَ خَيْرًا فَلْيَحْمَدِ اللَّهَ! وَمَنْ وَجَدَ غَيْرًا فَلْيَحْمَدِ اللَّهَ! وَمَنْ وَجَدَ غَيْرًا فَلْكُمْ أَوْمِي إِلَّا نَفْسَهُ! » (١).

\* \* \*



وأن الإسران في مفالطة النساء بغير ضوابط شرعية، وهتك حجاب المسمعة والهياء، بين الرجال والنساء - شكلًا ومضمونًا - من أخطر المهلكات للدعوة والداعية، ومن أخبث التلبيسات الشيطانية، التي يلقيها ابليس على قلوب شباب الدعوة، ذكرانًا وإناتًا، باسم "المصلحة الشرعية»، و« الضرورات التنظيمية » . وإنما الضرورة في كل هذا تُقَدَّرُ بِقَدْرِهَا.

#### الكلمات:

الكلمات الأولى: ﴿ قُل لِلْمُؤْمِنِينَ يَعُضُواْ مِنْ أَبْصَدِهِمْ وَيَحْفَظُواْ فَرُوجَهُمْ ذَالِكَ أَنَّكُ لَمُمُ إِنَّ اللَّهَ خَبِيرٌ بِمَا يَصْنَعُونَ ۞ وَقُل لِلْمُؤْمِنَةِ يَغَضُضَنَ مِنْ أَبْصَدِهِنَ وَيَحَفَظَنَ فَرُوجَهُنَ وَلَا يَبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلَّا مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَلَيْضَرِيْنَ بِخُمُرِهِنَ عَلَى جُمُومِينً وَلَا مُرُوجَهُنَ وَلَا يَبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلَّا مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَلَيْضَرِيْنَ بِخُمُرِهِنَ عَلَى جُمُومِينً وَلَا يَبْدِينَ وَيَنْتَهُنَّ إِلَا لِبُعُولَتِهِنَ أَوْ ءَابَآبِهِنَ أَوْ ءَابَآءِ بَعُولَتِهِنَ أَوْ أَبَابِهِنَ أَوْ مَا مَلَكَتَ مُبْدِينَ وَيَنْتَهُنَّ إِلَّا لِبُعُولِتِهِنَ أَوْ بَنِي إِخْوَنِهِنَ أَوْ بَنِي إِخْوَنِهِنَ أَوْ بَنِي إِخْوَنِهِنَ أَوْ بَنِي إِلَيْهِ إِلَا أَوْ بَنِي إِخْوَنِهِنَ أَوْ مَا مَلَكُتَ أَوْ مَا مَلَكَتُ أَنْ اللّهِ مِنْ أَوْ يَسَآبِهِنَ أَوْ مَا مَلَكَتَ الْمَرْمِنَ فَو النّهِ عَلَى اللّهِ مِنْ الرّبِهِ فَيْ أَوْ مَا مَلَكَتَ عَرْدُ أَوْلِي الْإِرْبَةِ مِنَ الرّبَعَالِ أَو الطِفْلِ اللّهِ يَعْلَمُ وَلَوْهُ إِلَى اللّهِ جَمِيعًا عَوْرَاتِ اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى مُن وَيَنْتِهِنَ وَتُوبُوا إِلَى اللّهِ جَمِيعًا وَيُولِ الللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللهُ اللهُ ا

الكلمات الثانية: ﴿ يَتَأَيُّهُا النَّبِيُّ قُل لِإَزْوَجِكَ وَبِنَائِكَ وَنِسَآءِ ٱلْمُؤْمِنِينَ يُدُنِينَ عَلَيْهِنَّ مِن الكلمات الثانية: ﴿ يَتَأَيُّهُا النَّبِيُّ قُل لِإَزْوَجِكَ وَبِنَائِكَ وَنِسَآءِ ٱلْمُؤْمِنِينَ يَدُنِينَ عَلَيْهِنَّ مِن جَكِيبِهِنَّ ذَلِكَ أَدْنَى أَن يُعْرَفِنَ فَلَا يُؤْذَيْنُ وَكَانَ ٱللَّهُ عَفُورًا رَّحِيمًا ﴾ [الأحراب: ٥٥]. الكلمات الثالثة: ﴿ إِنَّ ٱلمُسْلِمِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمَؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِينِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِينِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينِ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِ

وَالصَّندِفِينَ وَالصَّندِقَتِ وَالصَّندِينَ وَالصَّندِينَ وَالصَّندِينَ وَالْمَصَدِقِينَ وَالْمَصَدِقِينَ وَالْمَصَدِقِينَ وَالْمَصَدِقِينَ وَالْمَصَدِقِينَ وَالْمَصَدِقِينَ وَالْمَصَدِقِينَ وَالصَّنبِينِ وَالصَّنبِينِ وَالصَّنبِينَ وَالصَّنبِينَ وَالصَّنبِينَ وَالصَّنبِينَ وَالصَّنبِينَ وَالصَّنبِينَ وَالصَّنبِينَ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَرَسُولُهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَرَسُولُهُ وَاللَّهُ وَالَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ

### بيان الكلمات:

البيان الأول: عن أسامة عليه أن رسول اللَّه عَلِيلِهُ قال: « مَا تَرَكَتُ بَعْدَي فَتَنَةُ أَضَرَّ على الرَّجَالِ مَنَ النِّسَاء! » (١).

البيان الثاني: عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ عَنِ النَّبِيِّ عَيِّ النَّبِيِّ عَلَى ابْنِ آدَمَ نَصِيبُهُ مِنَ الزَّنَا، مُدْرِكٌ ذَلِكَ لاَ مَحَالَةً! فَالْعَيْنَانِ زِنَاهُمَا النَّظُرُ، وَالْأُذُنَانِ زِنَاهُمَا الاِسْتِمَاعُ، وَاللَّمْانُ زِنَاهُ الْكَلامُ، وَالْيَدُ زِنَاهَا الْبَطْشُ، وَالرِّجْلُ زِنَاهَا الْخُطَا، وَالْقَلْبُ يَهْوَى وَيَتَمَنَّى، وَاللِّمْانُ زِنَاهُ الْفَرْجُ وَيُكَذِّبُهُ ﴾ وَالْيَدُ زِنَاهَا الْبَطْشُ، وَالرِّجْلُ زِنَاهَا الْخُطَا، وَالْقَلْبُ يَهْوَى وَيَتَمَنَّى، وَاللِّمْانُ ذِنَاهُ الْفَرْجُ وَيُكَذِّبُهُ ﴾ (٢).

البيان الثالث: عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ عَنْ أَهُلِ النَّارِ لَمْ اللَّهِ عَلَيْقٍ: « صِنْفَانِ مِنْ أَهْلِ النَّارِ لَمْ أَرَهُمَا: قَوْمٌ مَعَهُمْ سِيَاطٌ كَأَذْنَابِ الْبَقَرِ يَضْرِبُونَ بِهَا النَّاسَ وَنِسَاءٌ كَاسِيَاتٌ عَارِيَاتٌ، مُميلاتٌ مَائِلاتٌ، رُؤُوسُهُنَّ كَأَسْنِمَةِ الْبُحْتِ الْمَائِلَةِ، لاَ يَدْخُلْنَ الْجَنَّةَ وَلاَ يَجِدْنَ رِيحَهَا وَإِنَّ رِيحَهَا لَئُوجَدُ مِنْ مَسِيرَةِ كَذَا وَكَذَا... » (").

\* \* \*

<sup>(</sup>١) متفق عليه.

<sup>(</sup>۲،۲) رواه مسلم.



وأن شهوة الترف من أضر الفتن على المؤمن، وأن المال الفبيث - من شتى أنواع الشّفتِ ولَل أنواع الريا - من ألبر المهلكات للدين والدعوة! وأن ذلك لله من أخطر ما تبتلى به الدعوات والمهركات ورجالاتها! وأن الاصطبار على الصلاة والصيام وتلاوة القرآن؛ للتفلق بمنازل الزهد والورع من أنهع الأدوية لها.

### الكلمات:

الكلمات الأولى: ﴿ فَأَصْدِ عَلَى مَا يَقُولُونَ وَسَيِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ قَبْلَ طُلُوعِ ٱلشَّمْسِ وَقَبْلَ عُرُوبِهَا وَمِنْ ءَانَآيِ ٱلنَّيْلِ فَسَيِّحْ وَأَطْرَافَ ٱلنَّهَارِ لَعَلَّكَ تَرْضَىٰ ﴿ وَلَا تَمُدَّنَ عَيْنَكَ إِلَى مَا مَتَعْنَا فِي وَمِنْ ءَانَآيِ ٱلْيَلِ فَسَيِّحْ وَأَطْرَافَ ٱلنَّهَارِ لَعَلَّكَ تَرْضَىٰ ﴿ وَلَا تَمُدَّنَ عَيْنَكَ إِلَى مَا مَتَعْنَا بِهِ وَرَزْقُ رَبِّكَ خَيْرٌ وَأَبْقَىٰ ﴿ وَأَمْرَ أَهْلَكَ بِهِ وَرَزْقُ رَبِّكَ خَيْرٌ وَأَبْقَىٰ ﴿ وَأَمْرَ أَهْلَكَ بِأَلْصَلَوْةِ وَآصَطَيْرِ عَلَيْهَا لَا نَشَالُكَ رِزْقًا ثَمِّنُ نَرُزُقُكُ وَٱلْعَلِقِبَهُ لِلنَّقُوىٰ ﴾ [طه: ١٣١ - ١٣١].

الكلمات الثانية: ﴿ وَٱتْلُ مَا أُوحِى إِلَيْكَ مِن كِتَابِ رَبِّكُ لَا مُبَدِلَ لِكَلِمَنيهِ وَلَن يَجْد مِن دُونِهِ مُلْتَحَدًا ﴿ وَٱصْبِر نَفْسَكَ مَعَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِٱلْفَدَوْةِ وَٱلْعَشِي يُرِيدُونَ وَجَهَةً وَلاَ تَعْدُ عَيْنَاكَ عَنْهُم تُرِيدُ زِينَةَ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنِيَّ وَلا نُطِغ مَن أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ عَن ذِكْرِنَا وَجَهَةً وَلا نَعْدُ وَيَناكَ عَنْهُم تُرِيدُ زِينَةَ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنِيَّ وَلا نُطِغ مَن أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ عَن ذِكْرِنَا وَجَهَةً وَلا تَعْدُ وَكَانَ أَمْرُهُ فُرُطًا ﴿ وَقُلِ ٱلْحَقُ مِن رَبِّكُمْ فَمَن شَآءَ فَلْيُؤْمِن وَمَن شَآءَ فَلْيَكُفُر وَاللّهُ وَكُانَ أَمْرُهُ فُرُطًا ﴿ وَقُلِ ٱلْحَقُ مِن رَبِّكُمْ فَمَن شَآءَ فَلْيُؤْمِن وَمَن شَآءَ فَلْيَكُمُونَ وَمَن شَآءَ فَلْيَكُمُونَ وَمَن شَآءَ فَلْيَكُمُونَ اللّهُ وَاللّهُ وَقُلُ اللّهُ وَقُلُ الْحَقُ مِن رَبِّكُمْ فَمَن شَآءَ فَلْيَكُمُونَ وَمَن شَآءَ فَلْيَكُمُونَ وَمَن شَآءَ فَلْيَكُونُ وَمَن شَآءَ فَلْيَكُمُونَ وَمَن شَآءَ فَلْيَكُمُونَ وَمَن شَآءَ فَلْيَكُونَ اللّهُ اللّهُ وَمُولِكُونَ أَمْرُهُ وَلَيْكُونَ أَمْرُهُ وَلَيْكُونَ أَمْرُهُ وَلَكُمُ وَمُن شَآءَ فَلَيْكُونَ أَوْمَ وَمَن شَآءَ فَلَيْكُونَ أَسُكُونُ وَمَن شَآءَ فَلَيْكُونَ أَمْهُ لِلْعَلَامِينَ وَلَا لَعَلَامُونَ وَمَعُولُوا الصَّلِحُونِ إِنَّالًا لاَلْمُ لِيكُونَ اللّهُ الْحَيْقِ اللّهُ اللّهُ وَلَعُمْ لَنُ وَعَلْنَا وَالْمَالِمُونَ وَمَا اللّهُ لِكُونَا السَّلُومُ وَمُ وَلَا اللّهُ لِكُونَ اللّهُ وَلَا لَا لَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَا لَا لَاللّهُ وَلَا لَا لَاللّهُ وَلَا لَا لَلْمُ لِكُونَ اللّهُ وَلَوْلُولُ اللّهُ وَلَا لَلْمُ لَا لَاللّهُ وَلَالُهُ اللّهُ وَلَاللّهُ اللّهُ وَلَا لَاللّهُ اللّهُ وَلَا لَلْمُ لَاللّهُ وَلَا لَا لَلْمُ لَا لَاللّهُ لِلللّهُ فَاللّهُ وَلَا لَلْمُ لَا لَاللّهُ وَلَا لَلْمُ لَا لَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَالْمُ لِلْمُ لَا لَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ لِلْمُ وَلِلْمُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَالِهُ لَا لَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ لِلْمُ الللّهُ لِللللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلِلْمُ لَا لَا لَاللّهُ وَلِلْمُ لَا لَا لَاللّهُ لَا لَاللّهُ لَاللّهُ لَا لَاللّهُ وَلَا لَا لَا لَاللّهُ لَا لَا لَاللّهُ لَا لَا لَا لَا لَل

الكلمات الثالثة: ﴿ وَأَضْرِبْ لَهُمْ مَّثَلَ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا كُمَآءٍ أَنزَلْنَهُ مِنَ ٱلسَّمَآءِ فَأَخْلَطَ بِهِ، نَبَاثُ ٱلْأَرْضِ فَأَصْبَحَ هَشِيمًا نَذْرُوهُ ٱلرِينَةُ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ مُقْلَدِرًا ۞ ٱلْمَالُ وَٱلْبَـنُونَ زِينَةُ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا ۗ وَٱلْبَقِيَاتُ ٱلصَّلِحَاتُ خَيْرٌ عِندَ رَبِّكَ ثَوَابًا وَخَيْرٌ أَمَلًا ۞ وَيَوْمَ نُسَيِّرُ ٱلْجِبَالُ وَتَرَى ٱلأَرْضَ بَارِزَةً وَحَشَرْنَاهُمْ فَلَمْ نُغَادِرْ مِنْهُمْ أَحَدًا ۞ وَعُرِضُواْ عَلَىٰ رَبِّكَ صَفًّا لَقَدْ جِثْتُمُونَا كُمَا خَلَقْنَكُمْ أَوَّلَ مَرَّةً بَلْ زَعَمْتُم أَلَّن نَجْعَلَ لَكُم مَّوْعِدًا ﴿ وَوُضِعَ ٱلْكِنَّابُ فَلَرَى ٱلْمُجْرِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمَّا فِيهِ وَيَقُولُونَ يَوَيْلَنَّنَا مَالِ هَلْذَا ٱلْكِتَابِ لَا يُغَادِرُ صَغِيرَةً وَلَا كَبِيرَةً إِلَّا أَحْصَنْهَا ۚ وَوَجَدُواْ مَا عَمِلُواْ حَاضِرًا ۗ وَلَا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا ﴾ [ الكهف: ٥٥ - ٢٩].

الكلمات الرابعة: ﴿ ٱلَّذِينَ يَأْكُلُونَ ٱلرِّبَوْا لَا يَقُومُونَ إِلَّا كَمَا يَقُومُ ٱلَّذِى يَتَخَبَّطُهُ ٱلشَّيْطَانُ مِنَ ٱلْمَسِّنَّ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُوٓا إِنَّمَا ٱلْبَيْعُ مِثْلُ ٱلرِّبَوْأُ وَأَحَلَّ ٱللَّهُ ٱلْبَيْعَ وَحَرَّمَ ٱلرِّبَوْأَ فَمَن جَآءَهُم مَوْعِظَةٌ مِّن زَيِّهِۦ فَأَنَّهَىٰ فَلَهُم مَا سَلَفَ وَأَمْرُهُۥ إِلَى ٱللَّهِ وَمَنَ عَادَ فَأُوْلَتِهِكَ أَصْحَابُ ٱلنَّارِّ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴿ يَمْحَقُ ٱللَّهُ ٱلرِّبَوْا وَيُرْبِي ٱلصَّكَ قَاتِ وَٱللَّهُ لَا يُحِبُّ كُلَّ كَفَّادٍ أَثِيمٍ ۞ إِنَّ ٱلَّذِينِ ءَامَنُواْ وَعَكِمُواْ ٱلصَّلِيحَاتِ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتَوُا ٱلزَّكَوْةَ لَهُمْ أَجْرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ وَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَخْزَنُونَ ۞ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا اَتَّقُوا اللَّهَ وَذَرُوا مَا بَقِيَ مِنَ ٱلرِّبَوْا إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ ۞ فَإِن لَّمْ تَفْعَلُوا فَأَذَنُوا بِحَرْبِ مِّنَ ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ۚ وَإِن تُبْتُمُ فَلَكُمْ رُءُوسُ أَمْوَالِكُمْ لَا تَظْلِمُونَ وَلَا تُظْلَمُونَ ﴿ وَإِن كَانَ ذُو عُسْرَةٍ فَنَظِرَهُ إِلَى مَيْسَرَةً وَأَن تَصَدَّقُوا خَيْرٌ لَكُمَّ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ١ وَأَتَقُواْ يَوْمَا تُرْجَعُونَ فِيهِ إِلَى ٱللَّهِ ثُمَّ تُوْفِّ كُلُّ نَفْسٍ مَّا كَسَبَتْ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴾ [ البقرة: ٢٧٥ - ٢٨١ ].

## بيان الكلمات:

البيان الأول: عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ: « قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَيْلِيِّمٍ: « أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّ اللَّهَ طَيِّبٌ لاَ يَقْبَلُ إِلَّا طَيْبًا، وَإِنَّ اللَّهَ أَمَرَ الْـمُـؤْمِنِينَ بِمَا أَمَرَ بِهِ الْمُوْسَلِينَ فَقَالَ: « يَا أَيُّهَا الرُّسُلُ كُلُوا مِنَ الطَّيِّبَاتِ وَاعْمَلُوا صَالِحًا إِنِّي بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ ». وَقَالَ: « يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُلُوا مِنْ طَيِّبَاتِ مَا رَزَقْنَاكُمْ ». ثُمَّ ذَكَرَ الرَّجُلَ يُطِيلُ السَّفَرَ، أَشْعَتَ أَغْبَرَ، يَمُدُّ يَدَيْهِ إِلَى

<sup>(</sup>١) رواه مسلم.

السَّمَاءِ: « يَا رَبِّ، يَا رَبِّ! » وَمَطْعَمُهُ حَرَامٌ، وَمَشْرَبُهُ حَرَامٌ، وَمَلْبَسُهُ حَرَامٌ، وَغُذِّيَ بِالْحَرَامِ! فَأَنَّى يُسْتَجَابُ لِذَلِكَ؟ » (١).

البيان الثاني: عَنِ النُّعْمَانِ بْنِ بَشِيرِ ﷺ قَالَ: « سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّه ﷺ يَقُولُ: -وَأَهْوَى النُّعْمَانُ بِإِصْبَعَيْهِ إِلَى أَذُنَيْهِ - « إِنَّ الْحَلَالَ بَيِّنٌ وَإِنَّ الْحَرَامَ بَيِّنٌ، وَبَيْنَهُمَا مُشْتَبِهَاتٌ لاَ يَعْلَمُهُنَّ كَثِيرٌ مِنَ النَّاسِ، فَمَنِ اتَّقَى الشُّبُهَاتِ اسْتَبْرَأَ لِدِينِهِ وَعِرْضِهِ، وَمَنْ وَقَعَ في الشُّبُهَاتِ وَقَعَ في الْحَرَام، كَالرَّاعِي يَرْعَى حَوْلَ الْحِمَى يُوشِكُ أَنْ يَرْتَعَ فِيهِ، أَلا وَإِنَّ لِكُلِّ مَلِكِ حِمِّي، أَلا وَإِنَّ حِمَى اللَّهِ مَحَارِمُهُ، أَلا وَإِنَّ في الْجَسَدِ مُضْغَةً إِذَا صَلَحَتْ صَلَحَ الْجَسَدُ كُلُّهُ، وَإِذَا فَسَدَتْ فَسَدَ الْجَسَدُ كُلُّهُ، أَلاَ وَهِيَ الْقَلْبُ » (١).

البيان الثالث: عن جابر بن عبد اللَّه عليه قال: قال رسولُ اللَّه عَلِيْتِي: « لَعَنَ اللَّه آكِلَ الرِّبَا وَمُوكِلَهُ وشَاهِدَيْهِ وَكَاتِبَهُ، هُمْ فِيهِ سَوَاءٌ » (٢).

البيان الرابع: عن عبد اللَّه بن حنظلة ﴿ أنَّ رسولَ اللَّه عَلِيَّتِهِ قال: « دِرْهَمٌ رِبا يَأْكُلُهُ الرَّجُلُ وَهُوَ يَعْلَمُ أَشَدُّ عِنْدَ اللَّهِ مِنْ سِتَّةٍ وَثَلاثِينَ زَنْيَةً » <sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم. (١) متفق عليه.

<sup>(</sup>٣) رواه أحمد، والطبراني. وصححه الألباني في صحيح الجامع الصغير والسلسلة الصحيحة.



وأنَّ التوسط في العيش هو آية المؤمن الهق، وأن التبذير هو صفة المفتونين بدعاية الشيطان الاستهلالية، العابدين لأصنام الاقتصاد الاستعماري القاروني

#### الكلمات:

الكلمات الأولى: ﴿ وَءَاتِ ذَا ٱلْقُرْبَى حَقَّهُ وَٱلْمِسْكِينَ وَٱبْنَ ٱلسَّبِيلِ وَلَا لُبُذِرً تَبْدِيرًا ۞ إِنَّ ٱلْمُبَذِرِنَ كَانُوا إِخْوَانَ ٱلشَّيَطِينِ وَكَانَ ٱلشَّيْطِانُ لِرَبِهِ كَفُورًا ۞ وَإِمَّا تَعْرِضَنَ عَنْهُمُ ٱبْتِغَاءَ رَحْمَةِ مِن زَيِكَ تَرْجُوهَا فَقُل لَهُمْ فَوْلًا مَّيْسُورًا ۞ وَلَا تَجْعَلْ يَدَكَ مَغْلُولَةً إِلَى عُنْقِكَ وَلا تَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن إِلَى عُنْقِلَ مَنْ وَيَكُ مَنْ أَلُهُمْ فَعُلُا لَهُمْ فَوْلًا مَيْسُورًا ۞ إِنَّ رَبَّكَ يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن إِلَى عُنْقِدَ وَلا نَبْسُطُهُ كَا لَيْسِرُوا ۞ إِنَّ رَبَّكَ يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشِكُمُ وَلَا يَعْبَادِهِ وَ خَبِيرًا بَصِيرًا ﴾ [الإسراء: ٢٦ - ٣٠].

لِّمَنْ ءَامَنَ وَعَمِلَ صَالِحًا وَلَا يُلَقَّلَهَا ۚ إِلَّا ٱلْصَكِيرُونَ ۞ فَخَسَفْنَا بِهِ، وَيِدَارِهِ ٱلْأَرْضَ فَمَا كَانَ لَهُ مِن فِئَةٍ يَنصُرُونَهُ مِن دُونِ ٱللَّهِ وَمَا كَاكَ مِنَ ٱلْمُنتَصِرِينَ ۞ وَأَصْبَحَ ٱلَّذِيك تَمَنَّوْا مَكَانَهُ بِٱلْأَمْسِ يَقُولُونَ وَيُكَأَكَ ٱللَّهَ يَبْسُطُ ٱلرِّزْفَ لِمَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ، وَيَقْدِرُّ لَوْلَآ أَن مَّنَّ ٱللَّهُ عَلَيْنَا لَخَسَفَ بِنَا ۚ وَيُكَأَنَّهُ لَا يُفْلِحُ ٱلْكَافِرُونَ ۞ يَلْكَ ٱلدَّارُ ٱلْآخِرَةُ نَجْعَلُهَا لِلَّذِينَ لًا يُرِيدُونَ عُلُوًّا فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فَسَادًّا وَٱلْعَلِقِبَةُ لِلْمُنَّقِينَ ﴾ [ القصص: ٧٦ - ٨٣].

# بيان الكلمات:

البيانِ الأول: عَنِ المَقْدَامِ بْنِ مَعْدِي كَرِبَ، قَالَ: « سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّه ﷺ يَقُولُ: « مَا مَلاً آدَمِيٌّ وِعَاءً شَرًّا مِنْ بَطْنِ! بِحَسْبِ ابْنِ آدَمَ أُكُلاتٌ يُقِمْنَ صُلْبَهُ، فَإِنْ كَانَ لاَ مَحَالَةً؛ فَثُلُثٌ لِطَعَامِهِ، وَثُلُثٌ لِشَرَابِهِ، وَثُلُثٌ لِنَفَسِهِ » (١).

البيان الثاني: عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ: « قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: « اللَّهُمَّ اجْعَلْ رِزْقَ آلِ مُحَمَّدِ قُوتًا » (٢).

البيان الثالث: عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ عَنِ النَّبِيِّ عَلِيْتِهِ قَالَ: « تَعِسَ عَبْدُ الدِّينَارِ وَالدُّرْهَم وَالْقَطِيفَةِ وَالْخَمِيصَةِ، إِنْ أُعْطِيَ رَضِيَ وَإِنْ لَمْ يُعْطَ سَخِطَ، تَعِسَ وَانْتَكَسَ، وَإِذَا شِيكَ فَلاَ انْتَقَشَ، طُوبَى لِعَبْدِ آخِدِ بِعِنَانِ فَرَسِهِ في سَبِيلِ اللَّه، أَشْعَثَ رَأْسُهُ، مُغْبَرَّةٍ قَدَمَاهُ، إِنْ كَانَ فِي الْحُرَاسَةِ كَانَ فِي الْحِرَاسَةِ، وَإِنْ كَانَ فِي السَّاقَةِ كَانَ فِي السَّاقَةِ، إِنِ اسْتَأْذَنَ لَمْ يُؤْذَنْ لَهُ، وَإِنْ شَفَعَ لَمْ يُشَفَّعْ » <sup>(٣)</sup>.

البيان الرابع: عَنْ عَبْدِ اللَّه بن مسعود عليه قَالَ: ﴿ نَامَ رَسُولُ اللَّه عَلِيلَةٍ عَلَى حَصِيرٍ، فَقَامَ وَقَدْ أَثْرَ فِي جَنْبِهِ، فَقُلْنَا: يَا رَسُولَ اللَّه لَوِ اتَّخَذْنَا لَكَ وِطَاءً فَقَالَ: « مَا لِي وَمَا لِلدُّنْيَا؟ مَا أَنَا فِي الدُّنْيَا إِلَّا كَرَاكِبِ اسْتَظَلُّ تَحْتَ شَجَرَةٍ ثُمَّ رَاحَ وَتَرَكَهَا » ) (١٠٠.

البيان الخامس: عن ابن عمر ﴿ إِنَّ اللَّهُ الرَّسُولُ عَلَيْتُهُ مِمَنْكِبِي، فقال: « كُنْ في الدُّنْيَا كَأَنْكَ غَرِيبٌ أَوْ عَابِرُ سَبِيلِ » وكَانَ ابنُ عمر اللهُ يقول: إذا أمسيتَ

<sup>(</sup>١) رواه أحمد، والترمذي، وابن ماجه، وقال الترمذي: حديث حسن صحيح.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري. (٢) رواه مسلم.

<sup>(</sup>٤) رواه أحمد، والترمذي، وابن ماجه، والحاكم، والضياء. وقَالَ الترمذي: هذا حديث حسن صحيح. وصححه الشيخ الألباني في صحيح الجامع.

فلا تنتظر الصباح، وإذَا أصبحتَ فلاً تنتظر المساءَ ونحُذْ مِنْ صحتِكَ لمرضِكَ، ومنْ حَياتِكَ لموتِكَ » (١).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) رواه البخاري.



وأن الذكر، والصلاة، والقيام، والصيام، هو الزاد الأساس لثبات الداعية إلى الله أمام الفتن، وأن الصلاة الهقة إنما هي التي تصهب صاحبها إلى جميع مناحي الهياة الاجتماعية والاقتصادية؛ صلاحًا للنفس واصلاحًا للغير. كما أن الصوم هو سلاح المؤمن الداعية، وسر توته الرحية.

#### الكلمات:

الكلمات الأولى: ﴿ فَإِذَا قَضَيْتُكُ ٱلصَّلَوَةَ فَأَذْكُرُوا ٱللَّهَ قِيْمًا وَقُعُودًا وَعَلَى الكلمات الأولى: ﴿ فَإِذَا قَضَيْتُكُ ٱلصَّلَوَةَ إِنَّ ٱلصَّلَوَةَ كَانَتْ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ كَتَابًا جُنُوبِكُمُ فَإِذَا ٱطْمَأْنَنَتُمْ فَأَقِيمُوا ٱلصَّلَوَةَ إِنَّ ٱلصَّلَوَةَ كَانَتْ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ كَتَابًا مَوْقُوتًا ﴾ [الساء: ١٠٣].

الكلمات الثانية: ﴿ أَتُلُ مَا أُوحِى إِلَيْكَ مِنَ ٱلْكِنْبِ وَأَقِمِ ٱلصَّكَافَةَ إِنَّ الْكَلَمَاتِ الثَّانِية: ﴿ أَتُلُ مَا تَصْنَعُونَ ﴾ الطَّكَافَةَ تَنْهَىٰ عَرِنِ ٱلْفَحْشَآءِ وَٱلْمُنكِرُ وَلَذِكْرُ ٱللَّهِ أَحْبَرُ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مَا تَصْنَعُونَ ﴾ [العنكبوت: ٥٠].

مِّمَنَ أَنْجَيْنَا مِنْهُمْ وَأَتَّبَعَ ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا مَا أَتُرِفُوا فِيهِ وَكَانُوا مُجْرِمِينَ ﴿ وَمَا كَانَ رَبُّكَ لِيُهْلِكَ ٱلْفُرَىٰ بِظُلْمٍ وَأَهْلُهَا مُصْلِحُونَ ﴾ [ هود: ١١٢ - ١١٧ ].

الكلمات الرابعة: ﴿ وَإِلَىٰ مَدْيَنَ أَخَاهُرَ شُعَيْبًا ۚ قَالَ يَنقَوْمِ أَعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُم مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ وَلَا نَنقُصُوا ٱلْمِكْيَالَ وَٱلْمِيزَانَ إِنِّ أَرَبْكُم عِنْيْرٍ وَإِنِّ أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمِ مُحِيطٍ ۞ وَيَنَقُومِ أَوْفُوا ٱلْمِكْبَالُ وَٱلْمِيزَاتَ بِٱلْقِسْطِّ وَلَا تَبْخَسُوا ٱلنَّاسَ أَشْبَآءَهُمْ وَلَا تَعْثَوْا فِ ٱلأَرْضِ مُفْسِدِينَ ۞ بَقِيَتُ ٱللَّهِ خَيْرٌ لَكُمْ إِن كُنتُم مُوْمِنِينَ وَمَا أَنَا عَلَيْكُم بِحَفِيظِ ۞ قَالُوا يَنشُعَيْبُ أَصَلَوْتُكَ تَأْمُرُكَ أَن نَتُرُكَ مَا يَعْبُدُ ءَابَآؤُنَا أَوْ أَن نَفْعَلَ فِي أَمْوَالِنَا مَا نَشَتَؤُمَّ إِنَّكَ لَأَنَ ٱلْحَلِيمُ ٱلرَّشِيدُ ﴿ قَالَ يَهَوْمِ أَرَءَيْتُمْ إِن كُنتُ عَلَى بَيِّنَةٍ مِن زَبِي وَرَزَقَنِي مِنْهُ رِزْقًا حَسَنَأٌ وَمَا أُرِيدُ أَنْ أُخَالِفَكُمُ إِلَى مَا أَنْهَىٰكُمْ عَنْهُ إِنْ أُرِيدُ إِلَّا ٱلْإِصْلَاحَ مَا ٱسْتَطَعْتُ وَمَا نَوْفِيقِيِّ إِلَّا بِٱللَّهِ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ أُنِيبُ ﴾ [ هود: ٨٤ − ٨٨ ].

الكلمات الخامسة: ﴿ وَسَارِعُوٓا إِلَىٰ مَغْفِرَةٍ مِّن رَّبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا ٱلسَّمَوَاتُ وَٱلْأَرْضُ أُعِدَّت لِلْمُتَّقِينَ ﴿ ٱلَّذِينَ لَيْفِقُونَ فِي ٱلسَّرَّآءِ وَٱلضَّرَّآءِ وَٱلْكَظِمِينَ ٱلْعَيْظَ وَٱلْعَافِينَ عَنِ ٱلنَّاسِ ۗ وَٱللَّهُ يُحِبُ ٱلْمُعْسِنِينَ ۞ وَٱلَّذِينَ إِذَا فَعَـٰلُواْ فَاحِشَةً أَوْ ظَلَمُوٓا أَنفُسَهُمْ ذَكَرُوا اللَّهَ فَأَسْتَغْفَرُوا لِذُنُوبِهِمْ وَمَن يَغْفِرُ ٱلذُّنُوبِ إِلَّا ٱللَّهُ وَلَمْ يُصِرُّوا عَلَىٰ مَا فَعَـٰلُوا وَهُمْ يَعْلَمُونَ ۞ أَوُلَتَهِكَ جَزَآؤُهُم مَّغْفِرَةٌ مِّن رَّبِهِمْ وَجَنَّكُ تَجْدِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَا ۚ وَنِعْمَ أَجْرُ ٱلْعَامِلِينَ ﴾ [ آل عمران: ١٣٦ - ١٣٦ ].

## بيان الكلمات:

البيان الأول: عَنْ أَبِي ذَرِّ الغفاري ومُعَاذ بْنِ جَبَلِ ﴿ قَالَ: ﴿ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلِيلَةٍ: ﴿ اتَّقِ اللَّهِ حَيْثُمَا كُنْتَ، وَأَتْبِعِ السَّيِّئَةَ الْحَسَنَةَ تَمْحُهَا، وَخَالِقِ النَّاسَ بخُلُق حَسَن » (١).

البيان الثاني: عن حذيفة بن اليمان عليه أن النبي عليه قال: « فِتْنَةُ الرَّجُلِ في أَهْلِهِ،

<sup>(</sup>١) رواه أحمد، وأبو داود، والترمذي، والحاكم، والبيهقي. وقال الترمذي: « حديث حسن صحيح ». وحسنه الألباني في صحيح الجامع.

ومالِه، ونَفْسِه، ووَلَدِه، وجَارِه؛ يُكَفِّرُهَا الصِّيَامُ، والصلاةُ، والصدقةُ، والأمْرُ بالمعروفِ والنَّهْئُ عن الْمُنْكُر » <sup>(١)</sup>.

البيان الثالث: عن أبي هُرَيْرَةَ ﴿ أَن رَسُولَ اللَّه عَلِيْ مِ قَالَ: ﴿ قَالَ اللَّه تبارك وتعالى: كُلُّ عَمَل ابْن آدَمَ لَهُ إِلا الصِّيَامَ فَإِنَّهُ لِي، وَأَنَا أَجْزِي بِهِ، وَالصِّيَامُ مُحنَّةٌ، وَإِذَا كَانَ يَوْمُ صَوْمٍ أَحَدِكُمْ فَلا يَرْفُتْ، وَلا يَصْخَبْ، فَإِنْ سَابَّهُ أَحَدٌ أَوْ قَاتَلَهُ فَلْيَقُلْ: إِنِّي امْرُؤٌ صَائِمٌ. وَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّدٍ بِيَدِهِ، لَخَلُوفُ فَمِ الصَّائِمِ أَطْيَبُ عِنْدَ اللَّه مِنْ رِيح الْمِسْكِ، لِلصَّائِم فَرْحَتَانِ يَفْرَحُهُمَا: إِذَا أَفْطَرَ فَرِحَ، وَإِذَا لَقِيَ رَبُّهُ فَرِحَ بِصَوْمِهِ » (٢).

البيان الرابع: عن أبي سعيد الحدري الله عليه أن رسول اللَّه عليه قال: « أُوصِيكَ بتقوى اللَّه تعالى فإنه رَأْسُ كُلِّ شيء، وعليكَ بالجهاد فإنه رَهْبَانِيَةُ الإسلام، وعليكَ بِذِكْرِ اللَّه تعالى وتِلاوَةِ القرآنِ، فإنه رُوحُكَ في السَّماءِ وذِكْرُكَ في الأرض » (٣٠.

البيان الخامس: عن أبي هريرة ﴿ أَن رسول اللَّه ﷺ قال: ﴿ سِيرُوا هَذَا جُمْدَانُ. سَبَقَ الْمُفَرِّدُونَ » قالوا: وما الْمُفَرِّدُونَ يا رسولَ اللَّه؟ قالَ: « الذَّاكِرُونَ اللَّهَ كثيرًا والذَّاكِرَاتُ » (٤).

<sup>(</sup>۱،۱) متفق عليه.

<sup>(</sup>٣) رواه أحمد. وحسنه الألباني في صحيح الجامع.

<sup>(£)</sup> رواه مسلم.



وأن اخلاص الاستعانة باللَّه؛ تَوَلَّلًا، واستعاذةً، واستغفارًا، ودُعَاءً، وابْتِهَالاً اليه تعالى، ني لَل وقت وحين؛ هو أمَانُ الفائفين ونُضْرَةُ المستضعفين، وأن ذلك من ضَرُورَاتِ السَّيْرِ التي لَا غِنَى عنها لِلْمُؤْمِن والدَّاعِيَةِ.

### الكلمات:

 الكلمات الثالثة: ﴿ وَأَنِ ٱسْتَغَفِرُوا رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُوا إِلَيْهِ يُمَيِّعَكُم مَّنَكًا حَسَنًا إِلَى أَجَلِ مُسَمَّى وَيُؤْتِ كُلُّ ذِى فَضَلٍ فَضَلَّمُ وَإِن تَوَلَّوْا فَإِنِّ أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمِ كَبِيرٍ ﴾ [ مود: ٣ ]. الكلمات الرابعة: ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَـٰدُ ۞ أَللَهُ ٱلصَّـٰمَدُ ۞ لَمْ كِلِّهِ وَلَمْ يُولَدُ ۞ وَلَمْ يَكُن لَمُ كُفُواً أَحَدُ ﴾ [الإخلاص: ١- ٤].

الكلمات الخامسة: ﴿ قُلْ أَعُودُ بِرَبِّ ٱلْفَكَقِ ۞ مِن شَرِّ مَا خَلَقَ ۞ وَمِن شَرِّ غَاسِقٍ إِذَا وَقَبَ ۞ وَمِن شَكَرِ ٱلنَّفَائِنَاتِ فِي ٱلْعُقَدِ ۞ وَمِن شَكَرِ حَاسِدٍ إِذَا حَسَدَ ﴾ [ الفلق: ١-٥]. الكلمات السادسة: ﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ ٱلنَّاسِ ۞ مَلِكِ ٱلنَّاسِ ۞ إِلَـٰهِ ٱلنَّاسِ ۞ مِن شَرِّ ٱلْوَسْوَاسِ ٱلْحَنَّاسِ ۞ ٱلَّذِى يُوَسُّوسُ فِ صُدُورِ ٱلنَّاسِ ۞ مِنَ ٱلْجِنَّـةِ وَٱلنَّــَاسِ ﴾ [الناس: ١ - ٦].

### بيان الكلمات:

البيان الأول: عن ابن عباس ﴿ أَن النبي عَيْلِيُّهِ قال: ﴿ أَفْضَلُ الْعِبَادَةِ الدُّعَاءُ ﴾ (١). البيان الثاني: عن أبي هريرة على أن النبي عَلِيَّةٍ قال: « لَيْسَ شَيْءٌ أَكْرَمَ علَى اللَّه تعَالَى مِنَ الدُّعَاءِ » (٢).

البيان الثالث: عن سلمان عليه أن رسول اللَّه عَلِيْتِهِ قال: « إنَّ اللَّه حَيِيٌّ كَرِيمٌ يَسْتَحْيِي إِذَا رَفَعَ الرَّجُلُ إِلِيهِ يَدَيْهِ أَنْ يَرُدَّهُمَا صِفْرًا خَائِبَتَيْنْ » (٣).

البيان الرابع: عن أبي هريرة ﴿ أَن النبي عَلِيْكِمْ قَالَ: ﴿ إِنَّهُ مَنْ لَمْ يَسْأَلِ اللَّهُ تَعَالَى يَغْضَبْ عَلَيْهِ ». وفي رواية: « مَنْ لا يَدْعُو اللَّه يَغْضَب عَلَيْهِ » (¹). وقالت عائشة ﴿ ﴿ ﴾ : « سَلُوا اللَّه كلُّ شيء، حتى الشِّسْعَ، فإن اللَّه ﷺ إن لم يُيَسِّرُهُ لم يَتَيَسَّرْ » (°).

<sup>(</sup>١) رواه الحاكم. وصححه الألباني في صحيح الجامع.

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد، والترمذي، والحاكم. وحسنه الألباني في صحيح الجامع.

<sup>(</sup>٣) رواه أبو داود، والترمذي، وحسنه، واللفظ له. ورواه أيضًا ابن ماجه، وابن حبان في صحيحه، والحاكم، وقال: « صحيح على شرط الشيخين ». وصححه الألباني في صحيح الترغيب والترهيب. (٤) أخرجه أحمد، والترمذي، والبيهقي، والطبراني، والبخاري في الأدب المفرد، والحاكم وصححه، ووافقه الذهبي. ثم صححه الألباني في صحيح الجامع، بينما قال في السلسلة الصحيحة: « هو حديث حسن ». (٥) الشُّسْعُ: أحد شَيُورِ النُّعْلِ، مما يعقد به. والحديث موقوف على عائشة صَّطِّيُّتها. وقد أخرجه أبو يعلى في مسنده، والبيهقي في شعبه، وكذا ابن السني رقم: ( ٣٤٩ ). وقد ضعف الألباني رفعه في صحيح الجامع، وفي السلسلة الصحيحة. بينما حسن وقفه على عائشة تَتَهَافِتُهَا.

#### الملحق: الرسالة الثالثة والعشرون | ٢٦١

البيان الخامس: عن الأُغَرِّ الْمُزَنِي أَنَّ النبي عَلِيْتِهِ قال: « يَا أَيْهَا النَّاسُ تُوبُوا إلى رَبِّكُمْ، فَوَاللَّهِ إِنِّى لَأَتُوبُ إِلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَيْهِ مَائَةَ مَرَّةٍ » (١).

البيان السادس: عن الزبير بن العوام ﴿ أَن النبي عَلَيْكُ قال: ﴿ مَنْ أَحَبَّ أَنْ تَسُرَّهُ صحيفتُه فَلْيُكْثِرْ فيها مِنَ الاسْتِغْفَارِ ﴾ (٢).

البيان السابع: عَنْ عَبْدِ اللَّه بْنِ خُبَيْبٍ قَالَ: ﴿ خَرَجْنَا فِي لَيْلَةٍ مَطِيرَةٍ وَظُلْمَةٍ شَدِيدَةٍ وَطُلْمَةٍ شَدِيدَةٍ وَطُلْمُ أَقُلْ شَيْئًا، ثُمَّ نَطْلُبُ رَسُولَ اللَّهِ عَيِّلِيَّةٍ يُصَلِّي لَنَا، قَالَ: ﴿ قُلْ ». فَلَمْ أَقُلْ شَيْئًا، ثُمَّ قَالَ: ﴿ قُلْ ». فَلَمْ أَقُلْ شَيْئًا، ثُمَّ قَالَ: ﴿ قُلْ ». فَقُلْتُ: مَا أَقُولُ؟ قَالَ: ﴿ قُلْ هُوَ اللَّه أَحَدُ قَالَ: ﴿ قُلْ هُوَ اللَّه أَحَدُ وَاللَّهُ أَحَدُ وَاللَّهُ عَرْبَ مُ مَن كُلُ شَيْءٍ » (٣).

林 林 林

(١) رواه مسلم.

<sup>(</sup>٢) رواه البيهقي، والضياء. وحسنه الألباني في صحيح الجامع.

<sup>(</sup>٣) رواه أبو داود، والنسائي، والترمذي وقَالَ: حَدِيثٌ حَسَنٌ صَحِيحٌ غَرِيبٌ. وصححه الألباني في صحيح الجامع، وفي صحيح الترغيب.



١ - القرآن الكريم.

٢ - الأربعون النووية للإمام أبي زكريا يحيى بن شرف النووي.

٣ - حلية الأولياء، لأبي نعيم أحمد بن عبد الله الأصبهاني، نشر دار الكتاب العربي، بيروت. ط. الرابعة: ( ١٤٠٥هـ ).

٤ - سلسلة الأحاديث الصحيحة للألباني، نشر مكتبة المعارف بالرياض،
 لصاحبها سعد بن عبد الرحمن الراشد. طبعة جديدة بتاريخ ( ١٤١٥هـ/١٩٩٥م).

ه - سنن أبي داود، دار إحياء التراث العربي، دار الكتب العلمية، بيروت.

٦ - سنن ابن ماجه، دار إحياء التراث العربي، بيروت.

٧ - سنن الترمذي، دار إحياء التراث العربي، بيروت.

۸ - سنن الدارمي، دار الكتاب العربي: ( ۱۹۸۷م ).

٩ - سنن النسائي، دار إحياء التراث العربي، بيروت.

١٠ - شعب الإيمان للإمام أبي بكر أحمد بن الحسين البيهقي، تحقيق محمد السعيد بسيوني زغلول. نشر دار الكتب العلمية بيروت، ط. أولى: (١٤١٠هـ).

١١ – صحيح البخاري، دار القلم، بيروت: ( ١٩٨٧م ).

۱۲ - صحيح الترغيب والترهيب للحافظ المنذري. تحقيق محمد ناصر الدين الألباني، نشر المكتب الإسلامي. بيروت. ط. الثانية: ( ١٤٠٦هـ/١٩٨٦م ).

۱۳ - صحيح الجامع الصغير وزيادته. تأليف محمد ناصر الدين الألباني، نشر المكتب الإسلامي. بيروت/دمشق. ط. الثالثة: ( ۱٤٠٨هـ/۱۹۸۸م ).

١٤ - صحيح مسلم، دار إحياء التراث العربي، (١٩٧٢م).

١٥ - المسند للإمام أحمد بن حنبل، نشر المكتب الإسلامي: ( ١٩٨٥). ١٦ – الموطأ للإمام مالك بن أنس، دار إحياء التراث العربي، بيروت: ( ٩٨٥ م ). مراجع عامة:

١٧ - أبجديات البحث في العلوم الشرعية. فريد الأنصاري، منشورات الفرقان، الدار البيضاء.

١٨ - الأخطاء الستة للحركة الإسلامية بالمغرب، طبع دار الكلمة، منشورات « رسالة القرآن »، مكناس المغرب، ( ١٤٢٨هـ/٢٠٠٧م ).

١٩ - بلاغ الرسالة القرآنية، تأليف فريد الأنصاري، منشورات ألوان مغربية، مطبعة النجاح الجديدة، الدار البيضاء.

٠٠ - البيان الدعوي وظاهرة التضخم السياسي، تأليف فريد الأنصاري. منشورات ألوان مغربية، ط. دار النجاح الجديدة، الدار البيضاء، ط. الأولى: ( ١٤٢٤ه / ٢٠٠٢م ).

٢١ - تجديد أصول الفقه للدكتور حسن الترابي.

٢٢ - تفسير ابن كثير المسمى « تفسير القرآن العظيم »، للإمام أبي الفداء إسماعيل بن كثير الدمشقى، دار الفكر بيروت: ( ١٤٠١هـ ).

٢٣ - تفسير الطبري، المسمى « جامع البيان عن تأويل آي القرآن »، للإمام أبي جعفر محمد بن جرير الطبري. نشر دار الفكر، بيروت: ( ١٤٠٨هـ/٩٨٨م).

٢٤ - التمهيد لما في الموطأ من المعاني والأسانيد، لأبي عمر يوسف بن عبد اللَّه ابن عبد البر النمري، تحقيق مصطفى بن أحمد العلوي ومحمد عبد الكبير البكري. نشر وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية بالمغرب: ( ١٣٨٧هـ ).

٢٥ - التوحيد أولًا يا دعاة الإسلام: ( ٢٥ - ٢٩ ) مكتبة المعارف للنشر والتوزيع، الرياض. ط. الثانية: ( ١٤٢٢هـ/٢٠٠١م ).

٢٦ - الجامع لأحكام القرآن للقرطبي ( ١٠٣/٤ ). نشر دار الشعب، القاهرة. ط الثانية: ( ١٣٧٢هـ )، تحقيق أحمد عبد العليم البردوني. ۲۷ - الحركات الاجتماعية: تحولات البنية وانفتاح المجال. بحث للدكتور
 إبراهيم البيومي غانم، منشور على الموقع الإلكتروني: « إسلام أون لاين ».

٢٨ - الحركات الاجتماعية المفهوم والتاريخ. للباحثين: ( ربيع وهبة، وجوزيف شكلا ) ،بحث منشور على الموقع الإلكتروني:

http://www.hic-mena.org/homea.htm

٢٩ – زاد المعاد في هدي خير العباد، لابن القيم، تحقيق الشيخين عبد القادر
 الأرناؤوط وشعيب الأرناؤوط، مؤسسة الرسالة، بيروت: ( ١٤٠٧هـ/١٩٨٧م).

٣٠ - شرح الحكم العطائية، للشرنوبي.

۳۱ - شرح النووي على صحيح مسلم. نشر دار إحياء التراث العربي، بيروت. ط. الثانية: ( ۱۳۹۲هـ ).

٣٢ - عارضة الأحوذي بشرح سنن الترمذي، لأبي بكر بن العربي المعافري، نشر دار الكتب العلمية، بيروت.

٣٣ - فتح الباري شرح صحيح البخاري، لابن حجر العسقلاني، نشر دار المعرفة بيروت.

٣٤ - الفجور السياسي والحركة الإسلامية بالمغرب، دراسة في التدافع الاجتماعي. فريد الأنصاري. منشورات الفرقان الدار البيضاء. (سلسلة: اخترت لكم رقم: ٣) مطبعة النجاح الجديدة. ط. الأولى: ( ٢٠١١هـ/٠٠٠٠م ).

وع - قناديل الصلاة: مشاهدات في منازل الجمال، فريد الأنصاري، نشر دار الكلمة مصر/ المنصورة. ط.الثانية: (٢٠٠٢هـ/٢٠٢م).

٣٦ - مجموع فتاوى شيخ الإسلام الإمام تقي الدين بن تيمية. جمع وترتيب عبد الرحمن بن محمد بن قاسم وابنه محمد. مكتبة المعارف بالرباط، المغرب.

٣٧ - مفهوم العالمية، تأليف فريد الأنصاري منشورات رسالة القرآن ( رقم ١ ). طبع دار الكلمة، مكناس/ المغرب: ( ٢٠٠٦م ).

· ٣٨ - كشف الخفاء ومزيل الإلباس عما اشتهر من الأحاديث على ألسنة الناس،

لإسماعيل بن محمد العجلوني الجراحي. تحقيق أحمد القلاش، نشر مؤسسة الرسالة بيروت. ط. الرابعة ( ١٤٠٥هـ ).

٣٩ - كليات رسائل النور تأليف بديع الزمان سعيد النورسي. ترجمة إحسان قاسم الصالحي، نشر دار ( سوزلر ) للنشر، فرع القاهرة ط ٢ بمصر ( ١٤١٢هـ/ الموافق ١٩٩٢م ).

٤٠ - لسان العرب لأبي الفضل جمال الدين محمد بن منظور الإفريقي المصري، دار صادر، بيروت.

٤١ - مجالس القرآن، تأليف فريد الأنصاري، منشورات ألوان مغربية، مطبعة النجاح الجديدة، الدار البيضاء.

٤٢ - مجمع الزوائد للإمام علي بن أبي بكر الهيثمي، نشر دار الريان للتراث، القاهرة، ودار الكتاب العربي، بيروت ( ١٤٠٧هـ ).

عجم مقاييس اللغة لأبي الحسين أحمد بن فارس. تحقيق عبد السلام هارون، دار الجيل. بيروت، ط: الأولى ( ١٤١١هـ/١٩٩١م ).

٤٤ - المفردات في غريب القرآن. تأليف أبي القاسم الحسين بن محمد، المعروف بالراغب الأصفهاني. تحقيق محمد سيد كيلاني. طبع شركة مصطفى البابي الحلبي وأولاده بمصر: ( ١٣٨١هـ/١٩٦١م ).

ده المقاومة المدنية: مدارس العمل الجماهيري وأشكاله، للدكتور عبد الهادي خلف. نشر مؤسسة الأبحاث العربية (ش.م.م) بيروت، لبنان.

27 - الموافقات للإمام أبي إسحاق إبراهيم بن موسى الشاطبي (ت:٧٩٠هـ) بشرح الشيخ عبد الله دراز. نشر دار المعرفة. بيروت. ط. الثانية: ( ١٣٩٥هـ/ ١٩٧٥م ).

٤٧ - ميثاق العهد في مسالك التعرف إلى اللَّه. تأليف فريد الأنصاري. مطبعة أنفوبرانت فاس/ المغرب.



- ولد بإقليم الرشيدية جنوب شرق المغرب سنة: ( ١٣٨٠هـ/١٩٦٠م ).
- حاصل على دكتوراه الدولة في الدراسات الإسلامية، تخصص أصول الفقه، من جامعة الحسن الثاني، كلية الآداب المحمدية - المغرب.
- حاصل على دبلوم الدراسات العليا « دكتوراه السلك الثالث » في الدراسات الإسلامية تخصص أصول الفقه، من جامعة محمد الخامس، كلية الآداب الرباط.
- حاصل على دبلوم الدراسات الجامعية العليا ( نظام تكوين المكونين ) « الماجستير » في الدراسات الإسلامية تخصص أصول الفقه، من جامعة محمد الخامس، كلية الآداب الرباط.
- حاصل على الإجازة في الدراسات الإسلامية من جامعة السلطان محمد ابن عبد اللَّه، كلية الآداب فاس / المغرب.
  - صدر له من الدراسات العلمية:
- ١ أبجديات البحث في العلوم الشرعية: محاولة في التأصيل المنهجي، نشر دار السلام، القاهرة (٢٠١٠م).
- ٢ الأخطاء الستة للحركة الإسلامية بالمغرب، مطبعة الكلمة، مكناس / المغرب، (٢٠٠٧م).
  - ٣ بلاغ الرسالة القرآنية، نشر دار السلام، القاهرة : ( ٢٠٠٩م ).
- ٤ التوحيد والوساطة في التربية الدعوية، نشر دار السلام للطباعة والنشر، القاهرة:
   ( ٢٠١١م).
- جمالية الدين: معارج القلب إلى حياة الروح، نشر دار السلام، القاهرة:
   ( ٢٠٠٩م).

لة

1

Ĺ

ċ

٦ - سيماء المرأة في الإسلام بين النفس والصورة، نشر دار السلام، القاهرة
 ( ٢٠٠٩م ).

٧ - الفجور السياسي والحركة الإسلامية بالمغرب، دراسة في التدافع الاجتماعي،
 نشر دار السلام، القاهرة: (٢٠١١م).

٨ - الفطرية بعثة التجديد المقبلة: من الحركة الإسلامية إلى دعوة الإسلام، نشر دار السلام، القاهرة: ( ٢٠٠٩م ).

9 - قناديل الصلاة « كتاب في المقاصد الجمالية للصلاة »، نشر دار السلام، القاهرة: ( ٢٠٠٩م ).

١٠ - مجالس القرآن من التلقي إلى التزكية، نشر دار السلام، القاهرة:
 ( ٢٠٠٩م ).

۱۱ - المصطلح الأصولي عند الشاطبي ( أطروحة دكتوراه )، نشر دار السلام، القاهرة: (۲۰۱۰ م ).

۱۲ - مفاتح النور، دراسة للمصطلحات المفتاحية لكليات رسائل النور لبديع الزمان النورسي، نشر مركز النور للدراسات والبحوث بإستنبول بالاشتراك مع معهد الدراسات المصطلحية بفاس، مطبعة نيسل بإستنبول، (۲۰۰۶م).

١٣ – مفهوم العَالِميَّة، نشر دار السلام، القاهرة: ( ٢٠١١م ).

١٤ - ميثاق العهد في مسالك التعرف إلى الله، نشر دار السلام، القاهرة:
 ٢٠١١م).

#### - ومن الأعمال الأدبية:

١ – آخر الفرسان، رواية، نشر دار النيل، إستنبول: ( ٢٠٠٦م ).

۲ - جداول الروح: شعر مشترك مع الشاعر المغربي عبد الناصر لقاح، مطبعة سندي، مكناس: ( ۱۹۹۷م ).

٣ - ديوان الإشارات، طبع دار النجاح الجديدة، منشورات الدفاع الثقافي بالمغرب: ( ١٩٩٩م ).

٤ - ديوان القصائد: شعر، نشر دار السلام، القاهرة: ( ١٩٩٢م ).

٥ - كشف المحجوب: رواية. نشر دار السلام القاهرة: ( ٢٠١١م ).

٦ - الوعد: شعر مطبعة أنفوبرانت، فاس: ( ١٩٩٧م ).

\* \* \*